
Titel	 Wilhelm Molitor. Der Papst, das Konzil und die Ewige Stadt.
Untertitel	 Briefe und Essays aus Rom
Herausgeber	 Bernhard Adamy
Herstellung	 verlag regionalkultur (vr)
Satz	 Charmaine Wagenblaß (vr)
Umschlaggestaltung	 Charmaine Wagenblaß (vr)
Titelbild	 Zeichnung von August Anastasi

ISBN 978-3-95505-585-1

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.de abrufbar.

Diese Publikation ist auf alterungsbeständigem und säurefreiem Papier
(TCF nach ISO 9706) gedruckt entsprechend den Frankfurter Forderungen.

Alle Rechte vorbehalten.
© 2025 verlag regionalkultur
Ubstadt-Weiher – Heidelberg – Speyer – Stuttgart – Basel

Verlag Regionalkultur GmbH & Co. KG 
Bahnhofstr. 2 • 76698 Ubstadt-Weiher • Telefon 07251 36703-0 • Fax 36703-29 
E-Mail kontakt@verlag-regionalkultur.de • Internet www.verlag-regionalkultur.de



Inhaltsverzeichnis

I. PAPST PIUS IX. .......................................................................................... 7
in seinem Leben und Wirken  
vom Beginn des Concils bis zur Jetztzeit 

II. BRIEFE AUS ROM ............................................................................... 41
		  Appendix I .......................................................................................... 109
		  Appendix II ......................................................................................... 111
		  Appendix III ....................................................................................... 115

III. ROM .................................................................................................... 119
Die ewige Stadt 

NACHWORT DES HERAUSGEBERS .............................................. 178 
Bernhard Adamy

„Herr von Syllabus“ in Rom. 
Wilhelm Molitors literarische Apologie 
des ultramontanen Katholizismus

Wilhelm Molitor: Biografische Tafel ...................................................... 229

Anmerkungen zu I., II. und III. .............................................................. 230

Personarium ............................................................................................... 251
historischer Gestalten zu I., II. und III.

Personenregister ......................................................................................... 292

Texte, Textgestalt und Kommentare ....................................................... 300

Literaturverzeichnis ................................................................................... 302

Abkürzungen .............................................................................................. 306

Bildnachweise ............................................................................................. 306

Über den Herausgeber .............................................................................. 307

Dank ............................................................................................................ 308



7

I.	 Papst Pius IX.
in seinem Leben und Wirken vom Beginn  
des Concils bis zur Jetztzeit

Franz Hülskamp (1833 – 1911), ein mit Wilhelm Molitor befreundeter Geistlicher, der von 
Münster aus als katholischer Schriftsteller und Publizist vielseitig tätig war, hatte 1869 
sein „Piusbuch“ (Papst Pius in seinem Leben und Wirken, Teil 1 – 3) veröffentlicht, eine 
der frühesten deutschsprachigen Biografieen des seit 1846 regierenden letzten Papst-Königs 
Pius IX., Giovanni Maria Mastai-Ferretti (1792 – 1878). Molitor übernahm die ihm von 
Hülskamp angebotene Aufgabe, einen ergänzenden vierten Teil zu dem Werk zu verfassen, 
der die für das Wirken und die historische Bedeutung dieses Papstes ungemein wichtigen 
Jahre 1869 bis 1873 beschreiben sollte. In diesen Zeitraum fiel das von Pius IX. einberufene 
Vatikanische Konzil und der Verlust der weltlichen päpstlichen Herrschaft. Die Abhand-
lung schließt deshalb die Besetzung des dem Papst bis dahin noch verbliebenen restlichen 
Kirchenstaates durch die Truppen des 1861 gegründeten italienischen Königreiches ein und 
beschreibt den Papst als den „Gefangenen im Vatikan“, zu dem er sich infolge seines kom-
promisslosen Boykotts der ihm aufgezwungenen politischen Verhältnisse selbst gemacht hatte.

Molitors Biografie ist – nicht anders als jene Hülskamps – von idealisierender Bewunde-
rung und Verehrung geprägt und richtet sich primär an eine entsprechend gleichgestimmte 
Leserschaft, die den Verlust des Patrimoniums Petri nachdrücklich beklagte und die italieni-
sche Eroberungspolitik als einen verbrecherischen Raubzug verurteilte. Gleichwohl erscheint 
das Piusbuch inmitten der (für die „moderne“ Rezeption des Papsttums ungeheuerlichen) 
Idolatrie um „Pio Nono“ als ein auch heute noch lesbarer sachlicher und zurückhaltender 
Text. Es ist ein Versuch, die faszinierende Persönlichkeit dieses Papstes aus ultramontaner 
Sicht darzustellen.

Erstes Capitel. 
Das vaticanische Concil.

Der achte December 1869, das Fest der unbefleckten Empfängniß, war ein merkwürdiger 
Tag für Rom, für die ganze Christenheit. Vor fünfzehn Jahren hatte Papst Pius IX. an 
demselben Tage das Dogma des geheimnisvollen Gnadenvorzuges der Gottesgebärerin 
feierlich verkündigt; heute eröffnete er, von mehr als siebenhundert Vätern der Kirche 
umgeben, die allgemeine Kirchenversammlung. Seit dreihundert Jahren1 hatte die Welt 
dieses heilige Schauspiel nicht gesehen.

Am frühen Morgen des achten December öffneten, wie schon des Abends vorher, die 
vierhundert Glocken Roms den metallenen Mund, um das erhabene Fest den Bewohnern 
der heiligen Stadt zu verkünden; von der Engelsburg erdröhnten die dumpfen Kanonen-
schläge. Bald war es laut auf den sieben Hügeln, und Alles rüstete sich zu dem erhabenen 
Feste. Millionen und Millionen von Herzen waren in dieser Stunde auf dem weiten Erdkreis 
nach Rom hingewendet in Gebet und Erwartung, indeß zu Wagen und zu Fuß das Landvolk 



88

der Campagna nach den Thoren Roms eilte, wo es sich in Schaaren nach dem Petersplatze 
begab. Mit ihnen mischte sich das römische Volk und die große Menge der Fremden, welche 
das Fest nach der Hauptstadt der Christenheit gezogen hatte. Ein paar tausend Kutschen 
hatten vollauf zu thun, um die Väter des Concils und ihre Begleitung aus den verschiedenen 
Theilen der Stadt nach dem Vatican zu bringen. Neben den glänzenden Cardinalswagen mit 
stolzen geschmückten Rossen konnte man auch manchen schlichten Einspänner sehen, in 
welchem ein armer Missionsbischof aus Asien oder Afrika saß. Wie immer, zeichnete sich 
auch diesmal das römische Volk trotz der ungeheuern Menschenmenge, welche durch die 
offenen Pforten in die Peterskirche wogte, durch Ruhe und Anstand aus. Keine Unordnung 
kam vor, kein Unfall von Bedeutung war zu beklagen. Unbeschreiblich erhaben war der 
Eindruck, welchen die Riesenbasilika des heiligen Apostelfürsten bei diesem Feste machte. 
Die mächtigen Pfeiler, die kühnen Wölbungen, die majestätische Kuppel schienen es zu 
fühlen, welch eine erhabene, seltene Feier sie in ihren geweihten Räumen bergen sollten; 
es war, als stiegen die gewaltigen Pfeiler noch mächtiger empor, als strebten die Bogen in 
noch kühnerem Schwunge, als wölbte und weitete sich der königliche Kuppelbau noch 
majestätischer. Und doch war die Riesenbasilika zu enge für die Massen. Man schätzte die 
Menge auf sechzig bis siebenzig Tausend. Noch nie, seitdem der Tempel sich über dem 
Apostelgrabe erhebt, hatte er eine solche Schaar von Pilgern aus allen Stämmen, Geschlech-
tern und Nationen der Erde in seinen Mauern gesehn.

Sehr stattlich war der Anblick der sogenannten Aula des Concils. Man hatte nämlich 
das nördliche Kreuzschiff der Peterskirche, welches nach dem dort befindlichen Altare 
der heiligen Märtyrer Processus und Martinianus2 genannt wird, durch eine Wand von der 
übrigen Kirche abgeschlossen. In der Nische des Hintergrundes erhob sich der päpstliche 
Thron, zu beiden Seiten die Sitze der Cardinäle, weiterhin jene der Patriarchen. An den 
Seitenwänden reihten sich dann die Sitze der Primaten, Erzbischöfe, Bischöfe, Aebte und 
Ordensgenerale stufenweise übereinander. Gegen den Eingang zu stand der einfache Altar, 
neben ihm die Kanzel. Rechts und links in der Höhe waren die Tribünen für die Fürsten, 
für die Diplomaten und für die Theologen des Consils angebracht. Von diesen Tribünen 
herab bot der Anblick jener feierlichen Sitzung ein unbeschreiblich schönes, erhabenes Bild.

Der Statthalter Christi auf dem Throne, umgeben von seinen Söhnen, den Cardinälen 
der römischen Kirche, und von seinen Brüdern, den Bischöfen der ganzen Welt, darunter 
die Prälaten aus dem Morgenlande in ihren malerischen Trachten; an dem Eingange der 
Aula die päpstliche Nobelgarde und die Malteserritter als Ehrenwache des Concils; draußen 
vor weitgeöffneter Pforte das sich zu Tausenden drängende Volk – die ganze streitende 
Kirche3 auf Erden war hier versammelt und vertreten. Dann schweifte der Blick hinaus 
in die gewaltigen Hallen des größten Tempels der Christenheit, hinab zu dem Grabe des 
galiläischen Fischers, an dessen Schwelle die Nachfolger der Apostel eben tagten, und 
wieder hinauf in die von magischem Lichte verklärte Kuppel, deren Goldschrift heute 
mit überwältigendem Triumphe herniederrief: „Du bist Petrus, und auf diesen Felsen 
will ich meine Kirche bauen. Und dir will ich die Schlüssel des Himmelreiches geben.“4

Unter dem Gesange des Hymnus: Veni Creator Spiritus5, welchen der Papst in der 
großen Halle über dem Eingange der Peterskirche angestimmt hatte, bewegte sich die 
feierliche Procession der Väter des Concils über die sogenannte Königstreppe herab durch 



99

die Reihen, welche von dem römischen Klerus gebildet wurden, in die Basilika, der Papst 
auf dem Tragsessel hoch über den Häuptern schwebend, die dreifache Krone6 tragend.

Vor dem Hochaltare, wo das allerheiligste Sacrament ausgesetzt war, betete er; dann zog 
man zur Aula des Concils, wo das Hochamt begann, welches der Cardinalbischof Patrizi 
hielt. Hierauf folgte die Eröffnungspredigt des Erzbischofs von Iconium, Passavalli vom 
Capuzinerorden. Alsbald nach derselben trug der Secretär des Concils, Bischof Feßler 
von Sanct Pölten in Oesterreich, welchen der heilige Vater zu diesem wichtigen Amte 
ausersehen hatte, das heilige Evangelienbuch, nach einem alten schönen Herkommen der 
Concilien, feierlich zum Altare, wo er es auf einen goldenen Thron niederlegte. Sodann 
folgte die erhabene Ceremonie, welche man die Obedienz nennt, die Huldigung, welche 
dem Statthalter Christi bei jeder feierlichen Function dargebracht wird. Die Cardinäle 
nahten dem päpstlichen Throne, einer nach dem andern, und küßten die Hand des hei-
ligen Vaters, die Patriarchen, Erzbischöfe und Bischöfe das rechte Knie, die Aebte und 
Ordensgenerale den Fuß. Nachdem darauf der Papst die Mitglieder des Concils in einer 
Allocution7 zur treuen Pflichterfüllung ermahnt hatte, folgte die Allerheiligen-Litanei, 
während welcher der Papst, als Zeichen seiner obersten Gewalt nicht den Hirtenstab, 
sondern einen Kreuzstab in der Linken haltend, den Segen über die Kirchenversammlung 
aussprach. Dann forderte der erste Cardinal-Diakon mit dem Worte „Orate!“ zum Gebete 
auf, und nachdem dieses verrichtet war, wurde das besonders ausgewählte Evangelium 
gesungen. Jetzt mußten sich alle nicht zum Concil Gehörigen auf den Ruf des Präfecten 
der Ceremonien entfernen. Der Secretär des Concils bestieg die Kanzel und verlas das 
Eröffnungsdecret, worauf er alle Väter einlud, ihre Stimme abzugeben, ob sie mit dieser 
Eröffnung der heiligen allgemeinen Kirchenversammlung einverstanden seien. Alsdann 
machte er das Ergebniß der Abstimmung bekannt, die Notare des Concils wurden aufge-
fordert, über alles Geschehene Urkunde aufzunehmen, und der Papst stimmte das Tedeum8 
an. So schloß die erste öffentliche Sitzung des vaticanischen Concils.

Nun folgten die ersten Generalcongregationen der Väter des Concils, in welchen die 
Wahlen für die verschiedenen Commissionen, welche die Verhandlungen vorzubereiten 
hatten, stattfanden. Zur Geschäftsleitung des Concils hatte der heilige Vater fünf Cardinäle 
ernannt, an erster Stelle den Cardinalbischof Reisach. So zeichnete Pius IX. auch durch 
diese Wahl die katholische Kirche in Deutschland aus, wie er es schon durch die Ernen-
nung des gelehrten Bischofs von Sanct Pölten zum Secretär des Concils gethan hatte. Jene 
Berufung des deutschen Cardinals zur Stelle des ersten Präsidenten überraschte Niemand, 
sondern fand in den weitesten Kreisen Anerkennung und Beifall. Der Papst hatte eine 
gute Wahl getroffen. Das reiche Wissen des Mannes in beiden Gebieten des Rechtes, seine 
genaue Kenntniß der Theologie und Philosophie, seine vielseitige Lebenserfahrung, seine 
frühere parlamentarische Stellung im bayerischen Reichsrathe, in welchen er als Erzbischof 
von München eingetreten war, dann seine umfassende praktische Vertrautheit mit den 
Zuständen der katholischen Kirche in Deutschland, und wiederum sein früheres Amt 
als Rector der Studien im Collegium der Propaganda zu Rom, welche ihn frühzeitig mit 
der Kirche des Orientes und mit der großartigen katholischen Missionsthätigkeit in allen 
Welttheilen in Berührung brachte – Alles das befähigte den Cardinalbischof Reisach in 
besonderer Weise zu dem ersten Vorsitz im ökumenischen Concil. Dabei stand ihm eine 



10

seltene Sprachgewandtheit zu Gebote, da er neben elegantem Latein das Italienische fast 
so leicht wie seine eigene Muttersprache redete, und des Französischen und Englischen 
mächtig war.

Hierdurch war er für die fremden Prälaten, die zum Concil kamen, vielleicht unter allen 
Mitgliedern des heiligen Collegiums der zugänglichste, weil fast die meisten von ihnen ihr 
Anliegen in ihrer Muttersprache vortragen konnten. Was ihn aber neben seinem Wissen, 
seiner Erfahrung und seinen Sprachkenntnissen am meisten zu der Stellung, welche ihm 
der heilige Vater zugedacht hatte, empfahl, war eine auf festem Glauben beruhende Fröm-
migkeit, eine Alles gewinnende Leutseligkeit, und eine seltene Vereinigung von Festigkeit 
und Milde im Charakter, da er in den Principien unerschütterlich, gegen die Personen 
rücksichtsvoll und nachsichtig war.

Das war der Mann, welcher von dem heiligen Vater an die Spitze des Präsidiums der 
Generalcongregationen des Concils gestellt war, und, so konnte man hoffen, den Erwar-
tungen entsprechen würde, welche die Kirche und ihr Oberhaupt auf ihn setzte.

Aber im Rathe der Vorsehung war es anders beschlossen. Vielleicht, daß Gott zeigen woll-
te, wie des Menschen Wege nicht die seinen sind, und wie er des Menschen nicht bedürfe, 
um das Werk des heiligen Geistes im Concil zu vollenden. Als die erste feierliche Sitzung 
des Concils am 8. December 1869 stattfand, lag Cardinal Reisach zum größten Schmerze 
Pius IX. todtkrank im Kloster der Redemptoristen zu Contamines in Savoyen. Der heilige 
Vater hatte ihm, als einige Monate vorher die Krankheit ihn befallen hatte, mit rührender 
Sorgfalt sein Schloß Castel Gandolfo am reizenden Albanergebirge zum Aufenthalte angebo-
ten. Aber der sieche Cardinal zog die Alpenluft vor, von welcher er Genesung hoffte. Ehe aber 
die zweite feierliche Sitzung des Concils gehalten wurde, war die Leiche des hochbegabten 
Kirchenfürsten bereits in die stille Gruft von Sanct Anastasia9 am palatinischen Hügel zu 
Rom beigesetzt, in dem Gotteshause, von welchem er früher den Cardinalstitel geführt hatte.

Nach dem Tode des Cardinals Reisach übertrug der Papst die erledigte Stelle des ersten 
Präsidenten dem Cardinal Philipp de Angelis, der sich in früheren Tagen als Vorkämpfer 
für die Rechte und die Freiheiten der Kirche in seiner Stellung als päpstlicher Nuntius in 
der Schweiz und dann als Erzbischof von Fermo in hervorragender Weise bewährt hatte. 
Nicht die Stürme des Jahres 1848, nicht die Gewaltthaten, welche vom Jahre 1859 an den 
französischen Siegen in der Lombardei10 folgten, nicht Gefangenschaft, noch Exil konnten 
seinen starken Geist beugen. So war es eine würdige Wahl, welche der Papst getroffen 
hatte, um einen ihm so schmerzlichen Verlust zu ersetzen. Dem Cardinal de Angelis zur 
Seite standen die andern Präsidenten, sämmtlich dem Cardinalscollegium angehörig, reich 
begabt an Wissen, und um die Kirche verdient: der als früherer Nuntius zu München und 
Wien in Deutschland hochgeachtete De Luca, der einsichtsvolle Bizzarri,der gelehrte 
Bilio und Capalti, der Mann der Principien.

Am 28. December wurde schon die vierte Generalcongregation abgehalten, und die 
Verhandlungen über die dem Concil zur Berathung und Beschlußfassung vorgelegten 
Gegenstände begonnen.

Am Feste der heiligen drei Könige, den 6. Januar 1870, folgte die zweite öffentliche 
Sitzung, in welcher die Väter sämmtlich das Glaubensbekenntniß ablegten, nachdem 
der Papst damit vorangegangen war. Die dritte öffentliche Sitzung, in welcher das 



92

XXVIII. 
Donnerstag den 9. Juni 
Rom 4. Juni.

Pfingsten „das liebliche Fest“, wie der Altmeister Göthe sagt223, ist gekommen; aber 
in Rom hat es nicht den Charakter des Frühlingsfestes und der Maienwonne, wie bei 
uns in Deutschland. Die Sonne, welche schon fast ihren weitesten Bogen am Himmel 
zieht, liegt bereits mit sengenden Strahlen auf dem letzten Grün der Campagna, und 
in den Straßen der Stadt lagert den Tag über dumpfe Schwüle, wenn nicht eine men-
schenfreundliche Tramontane die glühende Luft kühlend bewegt. Nichtsdestoweniger 
haben die Sitzungen des Concils fast jeden Tag stattgehabt und die Bischöfe liegen 
unausgesetzt ihren ernsten Arbeiten ob. Zwei Rücksichten sind es unstreitig, welche 
den Eifer der Väter des Concils nicht nur nicht erkalten lassen, sondern sogar immer 
mehr steigern: das Bewußtsein der Wichtigkeit ihrer Aufgabe und dann aber auch die 
Nothwendigkeit, vor Eintritt der heißesten Jahreszeit die Arbeiten wenigstens bis zu 
einem gewissen Abschlusse gefördert zu sehen.

Niemand verkennt auch, der Papst an der Spitze, die Wichtigkeit dieses Momentes 
und die Tragweite der zu fassenden Beschlüsse und Entscheidungen. Wir müssen, wenn 
wir dieß sagen, alsbald zur Beruhigung mancher ängstlicher Gemüther hinzufügen, daß 
wir nichts weniger als der Ansicht sind, das Concil werde oder wolle „mittelalterliche 
Zustände“ wiederherstellen, jene Zustände nämlich, welche die gebildete Welt des 
neunzehnten Jahrhunderts dem Mittelalter beilegt, indem sie sich ein historisches oder 
vielmehr unhistorisches Bild componirt, in welchem verkommene Kreuzfahrer und 
fanatische Geißlerbrüder, fahrende Ritter und abergläubige Mönche, Burgenverließe 
und Folterkammern der Inquisition eine prächtig schauerliche Composition bilden 
so wie sie etwa Meister Kaulbach zu gruppiren versteht. Auch selbst das glauben wir 
nicht, – obgleich wir uns hierin nicht für unfehlbar halten – daß es dem Concil oder 
vielmehr der Kirche durch die Entscheidungen des Concils gelingen werde, den christli-
chen Staat wiederherzustellen, das will sagen, jene bürgerliche Ordnung, welche auf der 
christlichen, als der einzig wahren Religion sich ebenso erbaut, wie alle und jede socialen 
Vereinigungen der Menschen, die Patriarchalverfassung so gut, wie die ausgebildete 
bürgerliche Rechtsordnung der Griechen und Römer, die Nomadenfamilien und die 
Stammesgenossenschaften der Rothhäute nicht minder als die glorreichsten Monarchieen 
und Republiken alter und neuer Zeit stets und immer und überall auf irgendwelchem 
religiösen Fundamente errichtet sind und waren. Dinge, die in der Weltgeschichte 
dagewesen sind, kommen, wie sie selbst beweist, nie mehr so wieder, wie sie da waren. 
Daß aber der christliche Staat in unseren Tagen, abgesehen von jenem kleinen Fleck 
Erde, der das Erbe des Apostelfürsten heißt, nicht mehr existirt und in die Kategorie 
des „Dagewesenen“ gehört, möchte denn doch nachgerade selbst dem Gutmüthigsten 
und Loyalsten unter den deutschen Concordatsträumern klar geworden seyn. Daß dem 
so ist, bleibt das eigentliche Verhängniß unserer Zeit; es ist nicht gut, daß es so ist, es 
steht aber auch nicht in Menschenhand, es anders zu machen. Nichtsdestoweniger aber 



93

wird das Vaticanische Concil seine Aufgabe erfüllen, und die Kirche wird auf ’s Neue 
ihrer Mission an das Menschengeschlecht sich entledigen. Denn zunächst geht diese 
Mission nicht an die Nationen als solche, sondern an die Menschen als Einzelne. Völ-
ker zu christianisiren hat die Kirche wenigstens bisher nur vermocht, wo sie dieselben 
jugendlich frisch und bildungsfähig traf und ihre Mutter werden konnte. Aber an das 
einzelne Menschenherz siegreich heranzutreten, das vermag sie immer, und diese Gewalt 
vermag ihr nicht genommen oder verkürzt zu werden bis an das Ende aller Zeiten. So 
wird auch jetzt der Strahl der christlichen Wahrheit zündend in viele Herzen fallen, das 
Angesicht der Erde wird sich verjüngen, der Friede wird in vielen friedelosen Geistern 
einkehren, und es wird ein Sieg seyn – wenn auch nur ein Sieg, ähnlich dem, welchen 
unsere Märtyrer davongetragen, ein Triumph der Kirche, die ja in der That nie größere 
Triumphe davongetragen als in jenen ersten Zeiten der blutigen Verfolgungen.

Sie lächeln vielleicht über diese Prophezeiungen, oder finden die Gläser meines Ho-
roskopes allzu sehr geschwärzt. Dann verzeihen Sie Ihrem römischen Correspondenten. 
Aber von meinem Schreibtische aus schweift mein Blick über die stillen verlassenen Hügel 
Roms, während den Horizont – ein bezauberndes Bild – die reizende Albaner Bergkette 
und die endlos sich dehnende Campagna begrenzt. Aus der Trümmerwelt, die mich 
umgibt, ragen aber zwei gewaltige Monumente alter Zeiten, wie Riesen, über ihre Um-
gebung auf. Sie sprechen wunderbar ernst und unaussprechlich tröstlich, überwältigende 
Prediger, welchen sich kein Herz zu entziehen vermag: der Lateran und das Colosseum. 
Jener spricht von der Herrschaft, dieses von den Leiden der Kirche. Beides bewundere ich 
und halte es hoch. Aber auf den gigantischen Mauern, welche die Arena umschließen, die 
mit dem Blute unserer Märtyrer getränkt ist, ruht mein Blick mit mehr Befriedigung, mit 
mehr Hoffnung und Siegesgewißheit aus.

XXIX. 
Montag den 13. Juni 
Rom 6. Juni.

Die Peterskirche sah gestern in ihren erhabenen Räumen wieder eine ergreifende Feier-
lichkeit, welche um so bedeutsamer war, je mehr sie den Charakter des Zufälligen oder 
besser gesagt des Unabsichtlichen trug. Die vom Heiligen Vater für die Pfingstwoche 
angeordnete Abendandacht, welche nach der Reihe in verschiedenen Basiliken und 
Hauptkirchen gehalten wird, hatte gestern in St. Peter Statt, und der Papst hatte in der 
Sitzung des Concils vom 3. Juni die Kirchenfürsten einladen lassen, dieser Festlichkeit 
in St. Peter beizuwohnen, indem er selbst dabei erscheinen werde. Die Nachricht davon 
verbreitete sich rasch durch die Stadt, und eine große Menge Volkes fand sich gestern 
Abend in St. Peter ein. Schon der weite Platz vor der Basilika bot vor Beginn der Andacht 
ein bewegtes, anziehendes Bild. Bischöfe, Priester und Laien strömten von allen Seiten 
herbei, die Wagenreihe bewegte sich in fast ununterbrochenem Zuge aus dem Inneren 
der Stadt über die Engelsbrücke zum Vatican; Bruderschaften, geistliche Genossenschaf-
ten und Anstalten zogen processionsweise einher und eines jener echtrömischen Bilder 



94

fehlte auch wieder hier nicht. Im Zuge einer solchen Procession, an deren Spitze die in 
Kutten verhüllten männlichen Mitglieder schritten, sahen wir nämlich eine römische 
Dame in Schleier und Schwarz gekleidet wandeln, welche, von anderen Frauen begleitet, 
ein hölzernes Kreuz trug. Das Innere der Basilika machte einen höchst feierlichen Ein-
druck, so einfach auch die Anordnung war. Auf dem Hochaltar war zwischen dichten 
Reihen von Goldleuchtern, deren Kerzenschein den riesigen Bronzebaldachin verklärte, 
das hochwürdigste Gut ausgestellt. Darüber aber glänzte das abendliche Sonnenlicht 
durch das weite herrliche Rund der großen Kuppel, als wollte das königliche Gestirn des 
Tages wetteifern mit dem hundertfältigen Kerzenstrahl im Dienste des Allerheiligsten. 
Die Bischöfe nahmen allgemach ihre Sitze im Presbyterium ein, und das Volk füllte die 
Schiffe. Da kam, gefolgt von den Cardinälen, der Papst einfach und prunklos; vor ihm 
her schritten die Sänger der Sixtinischen Capelle, die Allerheiligenlitanei singend. Der 
Papst kniete vor dem Hochaltar auf dem Betstuhle nieder, und als die Litanei geendet 
war, sang der Cardinalvicar Patrizi, an der Epistelseite des Altares stehend, die üblichen 
Orationen. So dann folgte der Hymnus: Veni Creator Spiritus, abwechselnd von der 
Sixtinischen Capelle und dem Volke gesungen. Den Schluß machte der Segen, welchen 
der Cardinalvicar mit dem hochwürdigsten Gute ertheilte. Kein Laut regte sich in den 
weiten Hallen der Basilika, als der ehrwürdige Cardinalbischof das Ostensorium224 erhob 
und nach jenem ergreifenden römischen Ritus zum Segen bewegte. Das Abendlicht 
der Sonne war aus der Kuppel geschwunden, die schon der ungewisse Dämmerschein 
umwob, der sie nur noch um so größer erscheinen ließ. Es war, als ob sich die mächtigen 
Räume noch erweitern wollten, um würdig genug die Versammlung der Gläubigen zu 
umfassen und zu bergen, die hier vor dem unsichtbaren Haupte der Kirche diese selbst 
in wahrhaft katholischer Weise darstellte: im Papst und in den Bischöfen des ganzen 
Erdkreises und in den Laien, die von allen Enden der Welt sich heute hier am Apostel-
grabe vereinigt sahen. Es war ein heiliger, unvergeßlicher Augenblick!

Der Zweck dieser Andacht ist, wie Sie wissen, die Gnade des heiligen Geistes auf das 
Concil herabzuflehen. Und mit großer Zuversicht dürfen wir hoffen, daß diese Gebete, an 
welchen Tausende geistig theilnehmen, ein wahres neues Pfingstfest der Kirche vorbereiten. 
Dieß wird freilich nicht nach der Erwartung Jener seyn, welche die Geschichte des Vatica-
nischen Concils unter Anderem nach der Augsburger „Allgemeinen Zeitung“225 studiren.

Wie wir sehen, setzt diese die Veröffentlichung ihrer römischen Briefe mit einer ehernen 
Stirne fort. Alle Krüge aber, selbst einer von anscheinend so unverwüstlichem Material, 
wie die „Allgemeine Zeitung“, wandern so lange zum Brunnen, bis sie in Scherben am 
Boden liegen. So wird es auch bei dieser unerhörten Fälschung der Geschichte des Concils 
gehen, zu welcher sich ein deutsches Blatt hergibt, welches sich in dem stolzen Bewußtseyn 
brüstet, ein Magazin für künftige Geschichtsschreibung zu seyn. Diese Geschichte wird 
auch das Schicksal Jener zu verzeichnen haben, welche sich als Urheber oder Handlanger 
an einer solchen gewissenlosen Herabwürdigung der Kirche und der allgemeinen Kir-
chenversammlung betheiligten.

Endlich muß und wird sich die Geistesnacht lichten, die so lange die Augen geblendet, 
welche in unsäglicher Verkehrtheit sich für die scharfsichtigsten hielten. Endlich muß 
doch einmal der Tag kommen, wo man sich mit Beschämung abwenden wird von dieser 



95

Tagespresse, welche die höchsten Interessen des Menschengeschlechtes zu vertreten vorgibt 
und doch der Unwahrheit, der Geschichtsverfälschung, der Schmähsucht dient. Möchten 
wir aber etwas von unseren Feinden lernen, von ihrer Presse, von ihren Anschlägen und 
Plänen. Es gibt sich darin ein System kund, welches bewunderungswürdig wäre, wenn es 
nicht so schlechter Sache diente; es zeigt sich darin eine Energie, eine Ausdauer, welche 
eines edleren Unternehmens werth gewesen. Organisirung und Energie, wohl geordnetes 
gemeinsames und unermüdliches Zusammenwirken thut uns aber um so mehr Noth, 
als die nächste Zukunft auf die größten Kämpfe deutet, und ohne diese der Sieg, den 
wir hoffen, und der Frieden, den wir wünschen, nicht erreicht werden kann. „Luctor et 
emergo“ muß unsere Losung seyn: Wer ringt, der gewinnt.

XXX. 
Mittwoch den 15. Juni 
Rom 10. Juni.

Haben Sie schon von der Bocca della Verita226 gehört? Daß doch die mittelalterliche Fabel 
wahr und es möglich wäre, durch irgend eine moderne Erfindung dieses allbekannte römi-
sche „Wahrzeichen“ zu vervielfältigen und in alle Länder und namentlich in die Städte zu 
verbreiten, welche das Glück besitzen, Journalisten unter ihre Mitbürger zu zählen. Wie viele 
befänden sich unter diesen, die es vergebens versuchten, die Hand, welche die Feder mehr 
für die „subjective Auffassung“, wie sich das gebildete Jahrhundert ausdrückt, als für die 
„historische Objectivität“ geführt hat, aus diesem rächenden Rachen wieder herauszuzerren. 
Doch ich muß wohl erklären, was es mit dieser Bocca della Verita für eine Bewandtniß 
habe, wenn ich nicht Gefahr laufen will, vielleicht ganz unverstanden zu bleiben.

In dem Atrium der alten malerischen Basilika S. Maria di Cosmedin227 lehnt eine alte 
colossale Cloakenmaske mit durchbohrten Augen, Mund und Nase an die Seitenwand. 
Der mittelalterliche Volkswitz der Römer erfand die Sage: wer lüge und die Hand in das 
Marmormaul dieser Maske stecke, den treffe ein Gottesgericht und er könne die Hand 
nicht mehr herausbringen. Wir sahen kürzlich eine Römerin, welche ihre ziemlich zahl-
reiche, aber noch sehr unmündige Familie zu dem grinsenden Gigantengesichte hinführte 
und ganz ernsthaft die Buben wie die Mädchen diesem Orakel sich unterziehen hieß. Die 
kleine Schaar, gehörig belehrt und ermahnt, kam der Aufforderung mit aller Bereitwilligkeit 
nach; ob aus völliger Unschuld oder im Drange unüberwindlicher Neugier, wollen wir 
dahin gestellt seyn lassen. Soviel aber steht fest, daß diese jüngsten Römer.und Römerin-
nen alle die Probe dieser „purgatio vulgaris“228 glücklich bestanden und ihre Hände mit 
heiler Haut herauszogen. Wie würde es aber unseren Zeitungsschreibern ergehen, wenn 
die Geschichte keine römische – „Papstfabel“ wäre und sie nach jeder in die Officin beför-
derten Correspondenz vor einer solchen Bocca della Verita sich zu verantworten hätten?

Zu solchen Gedanken und Wünschen kommt man unwillkürlich, wenn man hier in 
Rom jetzt zur Zeit des Concils ein auswärtiges Zeitungsblatt in die Hand erhält. Man 
glaubt, im Carneval, in einer Traumwelt zu leben. Die orientalische Phantasie des Dichters 
von Tausend und Eine Nacht verhält sich gegen diese überaus fruchtbare Einbildungskraft 



161

Dann wird die aus einem bösen Traume erwachte Welt Rom wieder begrüßen, wie es 
vor 1800 Jahren der heilige Märtyrer Ignatius, der Bischof von Antiochien, gethan, da er 
an die römische Gemeinde seinen Brief schrieb und sie darin begrüßte als die Vorsteherin 
des Liebesbundes.

4. Die Basiliken und Kirchen Rom’s.
Wem ist nicht die stolze, die alte deutsche Stadt bekannt, welche drunten am Rheine, 
wo die rebenbekränzten Hügel und die sonnengekrönten Felsen Abschied genommen 
haben von seinen grünen Fluthen, sich in der Ebene majestätisch erhebt und in weithin 
gedehntem Halbmonde im deutschen Strome spiegelt mit ihren malerischen Thürmen 
und Thoren, mit ihren stattlichen Giebeln und ernsten Heiligthümern, mit ihrem 
Riesendome, in welchem die deutsche Baukunst des Mittelalters über dem Grabe der 
Weisen des Morgenlandes ihre kühnsten Bogen sprengt und ihre zierlichsten Formen in 
unerschöpflicher Fülle verschwendet – Köln,  die alte freie Reichsstadt, die Metropole 
des Niederrheins, der überfüllte Stapelplatz des altdeutschen Handels, die mächtige 
Verbündete der nordischen Hansa, und noch jetzt das reiche Emporium des modernen 
Weltverkehres?

Von Alters her heißt diese Stadt auch das deutsche Rom, und nicht mit Unrecht. Denn 
dieses Köln ist in alten Tagen Jahrhunderte lang eine Burg des Glaubens, ein Mittelpunkt 
christlicher Wissenschaft, ein Sammelplatz der Künste aller Art gewesen, die nicht un-
ebenbürtige Tochter der Siebenhügelstadt am Tiber. Aber das Volk drückt sich in solchen 
Sachen bis auf den heutigen Tag plastischer und greifbarer aus. Rom – sagt es – hat so 
viel Kirchen als Tage im Jahre, Köln hatte sie auch. Deßhalb hieß es und heißt es noch 
das deutsche Rom.

Ob das heilige Köln bis zur ersten französischen Revolution wirklich 365 Kirchen, 
natürlich einschließlich aller Kapellen und Privatoratorien, gehabt habe, wollen wir da-
hingestellt sein lassen: ein Kölner alten Schlages hat es uns einst versichert. Unmöglich 
erscheint es nicht, wenn man den Geist des Mittelalters erwägt. Dort baute man eben 
Kirchen, wie man jetzt Eisenbahnen baut.

Die alte Zeit behauptete von ihren Lieblingsbauten, was die moderne Zeit ebenfalls von 
den ihrigen behauptet: daß man deren nicht genug bauen könne. Jene frommen Bauwerke 
der verflossenen Jahrhunderte, in welchen die Hymnen widerhallten und die Orgel rauschte, 
wurden gerade so gut als zinsbringendes Kapital betrachtet, wie die modernen Bauten des 
raffinirten internationalen Verkehres, wo wir den gequetschten Angstruf der Dampfpfeife 
hören, und vor dem Concerte von hundert Rädern und Puffern unser eigenes Wort nicht 
verstehen. Die guten alten Zeiten hatten auch ihre „Gründer“, und diese speculirten eben-
falls stark auf eine gute Dividende. Nur in etwas unterscheiden sich die „Gründer“ und die 
Dividenden von damals und von jetzt. Damals wartete man den Courszettel der Ewigkeit 
ab; jetzt macht man ihn alle Tage selber – auf Kosten des Kleinkapitals und der Arbeit, 
welche sich damit begnügen müssen, im Jahrhundert der Aufklärung von dem Milliona-
rismus ausgebeutet zu werden. Wir überlassen es dem freundlichen Leser, zu entscheiden, 
wer besser gerechnet, und wobei sich die Welt besser befunden hat. –



162

Rom aber hat noch immer so viel Kirchen, ja noch mehr, als Tage im Jahr sind. Die 
Italiener mögen immerhin noch mehr Klöster aufheben, und noch so viele neue Straßen 
mitten durch die Kirchen projectiren: der Zahl der Kirchen wird es im Ganzen dennoch 
geringeren Abtrag thun. Denn man zählt dort, abgesehen von den Hauskapellen und 
Privatoratorien, gegen 400 Kirchen.

In diese Kirchen möchten wir nun den wißbegierigen Leser begleiten, wobei wir aber 
zum Voraus bemerken müssen: daß wir in unserer Rolle als Cicerone in den Kirchen der 
ewigen Stadt leider noch viel mehr zu wünschen übrig lassen werden, als es bisher schon 
der Fall gewesen ist.

Die Aufgabe ist nämlich viel zu groß und zu weit, und der Cicerone muß sich hü-
ten, dabei nicht in jene urkomische Lage zu gerathen, worin sich einst die deutsche 
Reisegesellschaft befand, mit welcher er zum ersten Male die ewige Stadt betreten hat. 
Wir waren gegen Abend in Rom angekommen, und noch nach St. Peter hinaufgewan-
delt, um am Apostelgrab für die glückliche Ankunft am Tiberstrande zu danken. Das 
machte sich ganz gut, und wir waren alle in einer glücklichen, feierlichen Stimmung. 
Am nächsten Morgen, einem prächtigen römischen Herbsttage, machte sich aber die 
gut aufgeräumte Reisegesellschaft305 auf, und schritt aus der mitten in dem geräusch-
vollsten Theile der Weltstadt gelegenen Herberge, dem Pilgerhause der Anima, mit dem 
wirklich riesig kühnen Entschlusse, nunmehr alle Kirchen Rom’s, und zunächst heute 
die in der Umgegend der Anima gelegenen, ganz gründlich zu besichtigen, damit man 

Auf den Stufen einer römischen Kirche



163

doch auch die weite Reise nicht umsonst gemacht habe. Ganz kleinlaut kamen aber die 
unternehmungslustigen Argonauten schon zum Mittagstische heim; denn sie hatten 
kaum die Kirchen einiger Straßen gesehen, und es war ihnen klar geworden, daß bei so 
fortgesetzter Besichtigung Rom’s nicht nur die kurze Dauer des Aufenthaltes, sondern 
sogar Monate und Jahre nicht ausreichen würden, alle dortigen Heiligthümer und 
Denkwürdigkeiten kennen zu lernen.

Um wie viel mehr müssen wir leider durch alle die Gotteshäuser Rom’s gleichsam nur 
im Fluge eilen und nur bei dem Merkwürdigsten verweilen, um unser Gedächtniß nicht 
zu verwirren, und über den tausend Einzelheiten das große Ganze nicht zu beeinträchtigen!

So werden wir wohl am besten thun, wenn wir die große Anzahl der sehenswürdigen 
Kirchen Rom’s unter gewisse Gruppen einreihen. Wir bemerken dabei, daß wir die Kirchen 
mit ausgezeichneten Reliquien und andern Heiligthümern nicht aufführen, weil wir, wenn 
es die freundlichen Leser gestatten, eine eigene Fahrt zu den Heiligthümern und Reliquien 
der ewigen Stadt, und zwar zum Schlusse, veranstalten werden.306

Im Uebrigen also lassen sich die Kirchen und Basiliken Rom’s – Basilika ist eigentlich 
nur der altchristliche Name für Kirche, dieses „königliche Haus“ – füglich unter folgenden 
Gesichtspunkten betrachten.

Entweder sind es Stätten, welche selber Monumente der antiken Welt sind, oder we-
nigstens interessante Erinnerungen an das heidnische Rom und das Alterthum überhaupt 
bewahren, oder sie bieten aus den altchristlichen Zeiten, oder überhaupt kirchengeschicht-
lich, Denkwürdiges dar, oder sie sind kunstgeschichtlich merkwürdig, oder sind durch die 
Würde ihrer Bestimmung ausgezeichnet; oder endlich sie bewahren reiche Schätze von 
Gemälden und Sculpturen, wenn auch ihre moderne Architektur wenig Sehenswerthes 
bietet. Einige, wie die Peterskirche, sind in allen diesen Beziehungen hervorragend; andere 
verbinden einige dieser Eigenschaften miteinander. Kaum aber sind einige wenige unter 
den vierhundert Kirchen Rom’s, welche nicht mindestens eine dieser Eigenschaften besä-
ßen. Dennoch verschwinden viele vor dem Glanze, welcher die bedeutenderen Kirchen 
umgibt, völlig, während man sie in jeder andern Stadt als Rom höchst merkwürdig finden 
und des Besuches werth erachten würde.

Ein eigenthümliches Gefühl überkommt den christlichen Wanderer, – um damit zu 
beginnen – wenn er an jenen heiligen Stätten Rom’s weilt, welche aus heidnischen Tempeln 
und andern Bauten des Alterthums in christliche Kirchen umgewandelt wurden. Hier sind 
natürlich die Erinnerungen an die alte heidnische Zeit um so lebhafter, je mehr in ihnen 
selbst der christliche Gegensatz sich verkörpert hat. Zu solchen Kirchen gehören die drei 
Rotunden, welche jetzt den Namen S. Cosma und Damiano, S. Maria del Sole und S. 
Bernardo führen. Die erste, in welcher man einen antiken, dem Sohne des Maxentius 
geweihten Tempel gefunden hat, bildet jetzt die Vorhalle zu der Kirche S. Cosma e Dami-
ano. Die zweite, der vielfach abgebildete sogenannte Sibyllentempel, war wahrscheinlich 
ein Heiligthum des Hercules. Die dritte, jetzt dem hl. Bernhard geweihte Kirche, gehörte 
zu den weitläufigen Bauten der diocletianischen Thermen, und wurde erst am Ende des 
16. Jahrhunderts zur Kirche hergestellt, wobei man unzüchtiges antikes Bildwerk aus einer 
der Nischen entfernen mußte. S. Urbano vor der Stadt war ein antikes Grabmonument. 
In S. Niccolo in Carcere haben wir sogar die Reste von drei antiken Tempeln eingebaut. 



218

Argumente der Verurteilung päpstlicher Unfehlbarkeit und ultramontaner Gesinnung stellt 
er (um eine moderne Floskel zu gebrauchen) als „fake news“ dar.

Darüber hinaus liegt die zeitbezogene Relevanz dieses erzählerischen Textes in einer 
damals aktuellen Kritik, die den Text zu einem Spiegel bestimmter kulturpolitischer Zu-
stände macht, gegen welche Molitor immer wieder aus christkatholisch-konservativer Sicht 
Stellung bezog, genau wie in den anderen auf den Kulturkampf und die Gründerjahre 
bezogenen literarischen Arbeiten seines letzten Lebensjahrzehnts. Er identifizierte sich 
mit dem Titelhelden seiner Novelle, der Personifikation des zu verteidigenden Syllabus, 
eines Apologeten des ultramontanen Katholizismus. Dieser Katholizismus aber war für 
Molitor und alle ihm Gleichgesinnten geadelt und geweiht durch den auf den Apostel 
Petrus zurückgehenden Geist seines Ursprungs und Zentrums, durch Rom: Ein guter, 
ein bekennender, ein „streitbarer“ Katholik verstand sich somit als römisch-katholisch; 
und die Beziehung zu Rom war die eigentliche Seele seiner Glaubenswelt und ihrer Mys-
terien, wie denn auch die persönliche, die erlebte und gelebte Beziehung zu der „Ewigen 
Stadt“ für all jene, die so dachten, und für Molitor eine unabdingbare Voraussetzung der 
Bereicherung und Erfüllung ihres geistlichen Lebens bildete.

9. 
ROMA AETERNA

„Für uns Teutsche ist Italien vorzüglich Rom;  
wir können es am besten fühlen;  
alle Saiten der Seele werden daselbst mächtig  
angeschlagen.“

		  König Ludwig I. von Bayern219

Diese Stadt war eine alle Kräfte in Anspruch nehmende und übersteigende Herausfor-
derung.

In ihr sich zu orientieren und zu leben, verlangte den wachen Einsatz aller Sinne; aber der 
Versuch, die zahllosen Facetten ihrer Kultur, ihrer Geschichte und ihres Erscheinungsbildes 
aufzufassen, zu reflektieren, zueinander in Beziehung zu setzen und darzustellen, wäre ein 
gewaltiges Unterfangen für umfangreiche sachkundige Texte gewesen. Molitor hatte in 
seinem Rom-Führer gewissermaßen einen ersten Anlauf genommen, um die Stadt in ihren 
wesentlichen Sehenswürdigkeiten abzubilden. Er hätte, wie so viele andere Autoren (so Goe-
the in der „Italienischen Reise“220 oder Stendhal in seinen „Wanderungen in Rom“221),ein 
autobiografisch verortetes, rhapsodisches poetisches Porträt der Stadt zeichnen können, 
da er doch 1856, 1862 und mehrmals 1869/70 sich in ihr geistlichen Aufgaben widmen 

219	 In einem Brief an August von Platen, zit. n. Bumm, S. 46
220	 Goethe, Johann Wolfgang v.: Italienische Reise (1786 – 1788), erschienen 1816 – 1829
221	 Stendhal (= Beyle, Marie-Henri): Wanderungen in Rom. Dt. Ausg. Berlin 1882



219

musste, aber zugleich als „Tourist“ jede freie Stunde nutzte, um Rom und seine Umgebung 
zu erkunden.

Indes schrieb er – aufgrund von Studien vor Ort, von gründlicher Lektüre und mit 
tatkräftiger Unterstützung des dauerhaft dort ansässigen romkundigen Maler-Freundes 
Johann Michael Wittmer (1802 – 1880) – ein Sachbuch, um die Stadt für kulturge-
schichtlich Interessierte, für Reisende und vor allem für Katholiken fassbar und (nach)
erlebbar zu machen. Dieselbe Intention verfolgte er dann mit den im vorliegenden Buch 
wiederveröffentlichten Essays, zu denen ihm eine renommierte katholische Kulturzeit-
schrift Gelegenheit gab, auf freilich sehr beschränktem Raum gleichsam nur en miniature. 
Die Artikelreihe, die Molitor nicht mehr zu Ende bringen konnte, vermittelt lediglich 
Ein- und Überblicke oder summarische Kommentare zu bestimmten Bauwerken und 
Einrichtungen, erweist sich aber im Kleinformat, so wie der Rom-Führer im großen Gan-
zen, als ein informativer Bilderbogen zur praktischen Orientierung, freilich ohne Karten 
und ausfaltbare Tafeln. Auch die Essays sind, wie es schon im Rom-Führer heißt, „für den 
Fremden“ geschrieben, für ein deutsches katholisches Lesepublikum, das entsprechend aus 
katholischer Sicht informiert und in einer bildhaft anschaulichen Sprache unterhalten wird:

„Kaiser auf Kaiser fügten der alten Herrlichkeit neue Wunderwerke hinzu, bis die ewige 
Stadt zu jener riesenmäßigen Großartigkeit herangewachsen war, welche alle Begriffe über-
steigt u[nd] die fast fabelhaft erscheint. Roma, die Beherrscherin der Welt, deren Schätze 
in ihr zusammenflossen, prangte in Tausenden von Palästen, in unzähligen Tempeln, 
Foren, Basiliken, Thermen, Mausoleen, an denen Kunst und Reichthum verschwendet 
waren. Für die Schaulust sorgten Theater, Amphitheater, Cirken, für die Wissenschaft 
reichhaltige Bibliotheken, überall erhoben sich die Standbilder in Marmor, Elfenbein, Erz 
u[nd] noch edleren Metallen; Triumphbogen, Ehrensäulen, Obelisken mangelten nicht. 
Diese in Marmor u[nd] Gold erglänzende Stadt, o[der] vielmehr das Centrum derselben, 
umschloß Kaiser Aurelian mit einer Mauer; denn über deren Umkreis hinaus erstreckten 
sich die Vorstädte u[nd] Villen der Großen weithin durch die Campagna bis ans Meer 
u[nd] zu den fernen Bergen, wie uns die Schriftsteller bezeugen u[nd] meilenweit der 
Boden beurkundet, welcher mit Ruinen bedeckt ist u[nd] der, wo immer man aufgräbt, 
Marmor u[nd] Granitstücke in sich birgt. 28 mit Basaltsteinen gepflasterte Heerstraßen 
führten von der Columna aurea des Forums aus durch die Thore der Welthauptstadt, 
an stolzen Gräbern vorbei, bis in die entferntesten Provinzen des ungeheuern Reiches. 
14 Aquaducte eilten auf riesigen Bogen nach der wasserarmen Stadt, um aus den reichen 
Quellen der Berge die Brunnen zu speisen. Noch heute ziehen sie, unabsehbaren Caravanen 
vergleichbar, zerfallen, durch die nun so schweigsame, öde Campagna.“222

Das heidnische und das christliche Rom stehen sich in Molitors Rom-Führer und Es-
says wirkungsvoll gegenüber, beide bilden das Faszinosum dieser Stadt aller Städte, dieses 
geistig-geistlichen Mittelpunkts des Abendlandes; aber der Katholik Molitor favorisiert 
eindeutig das katholische Rom, das Rom des Mittelalters und des Barocks, das er stets vor 
allem als das Rom der Päpste sieht. Für ihn ist die Ewige Stadt primär die Welthauptstadt 
des Christentums und als solche der ehrwürdige Gegensatz zum imposanten vorchristlichen 

222	 ROM. Ein Wegweiser …, S. 10



220

Rom, das immer wieder mit einer „dunklen“ Kehrseite dargestellt wird, – bei aller Hoch-
achtung vor der Römischen Antike, als ein Hexenkessel barbarischen, grausamen und eitlen 
menschlichen Treibens. Es ist das „vergoldete Elend des Heidenthums“223, das er da zeigt, 
ähnlich wie auch andere christliche Schriftsteller, so etwa Anette von Droste-Hülshoff in 
ihrem Gedicht „Am Weihnachtstage“ aus dem Gedichtzyklus „Das Geistliche Jahr“ (1839):

„’s ist Rom, die üpp’ge Priesterin der Götzen,
Die glänzendste und grausamste der Metzen,
Die ihre Sklaven zählt zu dieser Zeit.“224 

Die Megalopolis Rom wird zum Babylon jener Epoche. 
Dementsprechend dienen in Molitors Rom-Führer in all seinen detaillierten Vergegen-

wärtigungen von Mauern, Toren, Straßen, Tempeln, Thermen, Theatern und Triumphbögen 
verschiedene archäologische, historische und theologische Anmerkungen der Belehrung im 
Sinne des katholischen Glaubens und der katholischen Geschichtsschreibung, besonders bei 
Gräbern, bei den Columbarien und den Katakomben, die, wie das Coemeterium der Priscilla 
an der Via Salaria,225 Molitors besonderes Interesse erweckten, seit sie ihm sein Mentor, der 
Kardinal August von Reisach, durch Erläuterungen und Besichtigungen nahegebracht hatte.

Stärker als der Rom-Führer sind die Rom-Essays Propagandatexte für das päpstliche 
Rom, vor allem im geschichtlichen Rückblick bis zum Status quo: das päpstliche Rom als 
Hauptstadt des dezimierten und bedrohten Kirchenstaates und als Residenz Pius IX. Eine 
Folge davon ist der nachdrückliche Verweis auf die epochale Bedeutung alles dessen, was 
die päpstliche Herrschaft im Laufe der Jahrhunderte kulturell und politisch Großartiges 
geleistet hatte. Es kam Molitor also auf das genaue Gegenteil einer Schlussfolgerung an, 
wie sie (im Sommer 1945, als er Friedrich von Raumers „Geschichte der Hohenstaufen“226 
las) Richard Strauss ziehen zu müssen vermeinte; dass nämlich in „eine[r] unaufhörlichen 
Kette von Taten der Dummheit und Bosheit, Gemeinheit, Habsucht, Betrug, Mord 
und Zerstörung […] besonders die Herrn Päpste und die katholische Geistlichkeit“ sich 
unrühmlich hervorgetan hätten.227

„So viel muß“, insistierte Molitor, „für jeden Geschichtskundigen, der sich nicht durch 
seine Parteistellung einnehmen läßt, eine ausgemachte Thatsache sein, daß es zu keiner 
Zeit und in keiner Dynastie für Kunst und Wissenschaft begeistertere und freigebigere 
Regenten gegeben, als sie seit Jahrhunderten die fast ununterbrochene Reihe der Päpste 
aufweist.“228 Aber auch das politische Regiment der Päpste wird immer wieder aus der 

223	 Briefe aus Rom III
224	 Droste-Hülshoff, Anette v.: Sämtliche Werke. Hrsg. v. Clemens Heselhaus. München 1966, S. 614
225	 „Das Merkwürdige dieser äusserst wichtigen Catacombe ist übrigens, daß in keinem andern 

röm[ischen] Cömeterium die auf Maria sich beziehenden evangel[ischen] Geschichten u[nd] 
ihre Bilder auf so vielerlei Weise sich dargestellt finden, als in diesem […]. Gewiß ein wichtiges 
Zeugnis für das hohe Alterthum des Marien-Cultus.“ (ROM. Ein Wegweiser …, S. 248)

226	 6 Bde., Leipzig 1840 – 1842
227	 Strauss, Richard: Späte Aufzeichnungen. Hrsg. v. Marion Beyer u.a. München 2016, S. 348
228	 ROM. Ein Wegweiser …, S. 15



221

positiven Sicht der katholischen Geschichtsschreibung beleuchtet, der sich Molitor 
durch Johann Friedrich Böhmer und Johannes Janssen verpflichtet fühlte. In diesem 
Zusammenhang wollte er auch zeigen, dass, anders als vielfach in der Presse dargestellt, 
der Kirchenstaat unter Pius IX. nicht etwa eines der rückständigsten politischen Gebil-
de Europas (gewesen) sei,229 und dass die Bewohner des Kirchenstaates die päpstliche 
Herrschaft wie eine Wohltat dankbar annähmen und schätzten. Die Argumente für diese 
Ansicht sind allerdings recht schwach. Molitors wiederholtes Lob auf die angeblich über-
wiegende Mehrheit der Römer, die als treue Untertanen des um sie bemühten Papstes für 
den Erhalt des Kirchenstaates einstehen, und die für Molitor das „wahre“ römische Volk 
darstellen, wirkt eher wie eine unbeholfene Verteidigung des längst erschütterten papalen 
Regiments und bezieht sich auf die nach dem Verlust des Kirchenstaates eingetretene 
empört beklagte Situation.

Dieser Verlust war der Endpunkt längerer Auseinandersetzungen um die Einigung und 
politische Einheit Italiens, eine Antwort auf die vormalige Zerrissenheit der Halbinsel: 
Im Norden, dem ehemaligen Reichsitalien, dominierten die Habsburger, in Mittelitalien 
herrschte, seit 1830 mühsam von österreichischem und französischem Militär geschützt, 
der Papst, im Süden die Bourbonen. Geheimbünde und die Bewegung des Risorgimento, 
Aufstände und Straßenschlachten drängten in einem wechselvollen Freiheitskampf auf das 
Ende von Feudalherrschaften und fremden Mächten – und im radikalsten Sinne darauf, 
aus Italien eine Republik zu machen und dem Papst sein restliches weltliches Reich zu 
entreißen. Schon 1798 waren französische Truppen plündernd nach Rom vorgedrungen; 
1809 hatte Napoleon den Papst als weltlichen Herrscher abgesetzt, den Kirchenstaat 
annektiert und für fünf Jahre zu einer kurzlebigen Republik gemacht.

Zwar verjagte der Freischärler und Abenteurer Garibaldi im April 1860 durch den so-
genannten „Zug der tausend Rothemden“ die Bourbonen, eine Republik entstand jedoch 
nicht, sondern eine konstitutionelle Monarchie, die 1861 proklamiert wurde. Gleichwohl 
wuchs der Druck auf den Kirchenstaat weiter. Der bedrängte Papst motivierte zahlreiche 
Freiwillige aus den nördlichen Ländern, sich der päpstlichen Armee zur Verfügung zu 
stellen, und der aus dem Territorium des früheren Fürstbistums Speyer stammende Ge-
neral Hermann Kanzler230 führte die Volontäre auch durchaus geschickt231; doch ging der 
von Kaiser Napoleon III. gewährte Schutz sukzessive verloren, und die Eroberung Roms, 
wie sie Molitor in seiner Biografie Pius IX. nachzeichnet, setzte kurz nach dem Ende des 

229	 Bezeichnend für diese Auffassung etwa Friedrich, S. 247, der der Bevölkerung des Kirchenstaates 
Unbildung, Unmoral und Armut attestiert. Vgl. auch Ernesti, S. 24 und 55, der auf eine ineffizi-
ente Verwaltung, Korruption, defizitäre finanzielle Verhältnisse und mangelnde Wirtschaftskraft 
hinweist.

230	 Vgl. Niedermayer, Andreas: Die Streiter für den apostolischen Stuhl im Jahre 1867. Frankfurt 
a.M. 1867, S. 7

231	 Im Gefecht von Monte Libretti am 13. Oktober 1867 zeichnete sich der im pfälzischen Rülz-
heim aufgewachsene Joseph Alois Bach (1838 – 1912) besonders aus, was im pfälzischen Klerus 
Beachtung fand, zumal sein Bruder Otto Bach (1835 – 1899) Priester der Diözese Speyer war. 
Die Speyerer Bistumszeitung „Der Christliche Pilger“ vom 10. November 1867 sah in ihm einen 
„wahren Malteserritter unserer Zeit“.


