
INHALT

100 Jahre Verein für Pfälzische Kirchengeschichte e.V.

Ulrich A. Wien: Bericht über das Jubiläumsjahr 2025 .............................................. 9

Grußworte ................................................................................................................ 15

Tagungsbeiträge:  
Interregionalität. Verbindungen zwischen den Landeskirchen und der Pfalz

Johannes Ehmann: „Gleichschritte“? – Parallelen links und rechts vom Rhein ...... 31

Gerhard Philipp Wolf: Als lutherische Pfarrer in die Pfalz und wieder zurück ins 
Königreich Bayern – Wilhelm Caselmann und Emil Heinrich Medicus ................. 45

Wolfgang Huber: „Altbaierische und altlutherische Geistliche sind nur  
Eindringlinge in dieser unserer Kirche“. Beobachtungen zum Einsatz  
bayerisch-schwäbischer und fränkischer Pfarrer in der Rheinpfalz 1816 bis 1866 ....... 53

Friedhelm Hans: Pfarrer aus der Pfalz in reformierten Gemeinden in Bayern ........ 73

Norbert Friedrich: Die Kaiserswerther Diakonissenanstalt als ein nationales und 
internationales Netzwerk ......................................................................................... 87

Andreas Metzing: Die Preußisch-Pfälzische Konferenz (1875 – 1891).  
Theologische Basisarbeit im späten 19. Jahrhundert ............................................... 99

Andreas Mühling: Zwischen Pfälzer und Rheinischer Kirche –  
der DC-Pfarrer Philipp Friedrich Grünagel ........................................................... 107

Johann Friedrich Enke: Die Wartburg rettet den Hainstein für den Protestantismus ... 113

Jürgen Kampmann: Die Kooperation der evangelischen Landeskirchen  
in der Britischen Besatzungszone 1945 – 1949 ...................................................... 123

Rainer Rausch: Tut Gutes, gut. Tut es! Die Kirchenpartnerschaft zwischen der 
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern und der Evangelisch-Lutherischen 
Landeskirche Mecklenburgs .................................................................................. 139



Matthias Richter: Kirchliche Partnerschaften Anhalt – Pfalz  
zwischen Gemeinden und Werken sowie Verbindungen  
auf landeskirchlicher Ebene ab 1960 ............................................................................149

Michael Heymel: Martin Niemöller als Prediger und Redner in Kaiserslautern  
1946 bis 1965 ......................................................................................................... 161

Olgierd Kiec: Wilhelm Bickerich und Gottfried Smend: zwei westliche  
Pastoren in Lissa/Leszno (Provinz Posen) und ihr Einfluss auf die Identität  
der evangelisch-unierten Kirche in Preußens Osten/Polens Westen 1892 – 1935 ..... 171

Wolfgang Breul: Die Mitwirkung der hessischen, rheinischen und pfälzischen  
evangelischen Landeskirchen bei der Gründung und den Berufungen der  
Evangelisch-Theologischen Fakultät Mainz 1946 – 1962 ...................................... 181

Aufsätze zur pfälzischen Kirchengeschichte

Eberhard Cherdron, Die Errettung des Simon Grynäus oder der Speyerer Engel ....... 195

Friedhelm Hans, Die Pfalz und die Niederlande –  
dynastische Aspekte und wechselseitige Zuflucht ................................................. 213

Buchbesprechungen

Rosemarie Günther, Ein „deftiges Mitmenschenherz“. Alice Bensheimer –  
eine Biografie (Udo Wennemuth) .......................................................................... 227

Wolfgang Kerkhoff, Demokratisch bis zum Anschlag. Stürmische Jahre  
der Saarpfalz (Doris Lambers-Petry) ..................................................................... 231

VERZEICHNIS DER MITARBEITERINNEN UND MITARBEITER 
BPFKG 92/2025 .................................................................................................... 237



EBERNBURG-HEFTE 2025

Zu diesem Heft ......................................................................................................  243

AUFSÄTZE

Constanze Elisabeth Kelava (Landau in der Pfalz):
	 Die Reformation in Straßburg und ihre Auswirkungen am Oberrhein .............  245

Wolfgang Breul (Mainz):
	 Der Bauernkrieg in den Reichsabteien Hersfeld und Fulda im Frühjahr 1525 ......  291

BUCHBESPRECHUNGEN ZUM BAUERNKRIEG 1525 ........................  317

Verzeichnis der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter ................................................  326

Vorstand und Stiftungsrat der Ebernburgstiftung (Stand Oktober 2025) ..............  327



31

„GLEICHSCHRITTE“? – PARALLELEN  
LINKS UND RECHTS VOM RHEIN

von Johannes Ehmann

„Links vom Rhein und rechts vom Rhein 
alle Mädchen wollen glücklich sein.

… Liebe ist so schön im Mondenschein 
links und rechts vom Rhein.“

So trällerte im Jahre 1969 France Gall und hat ihr Verständnis der deutsch-französi-
schen Aussöhnung in einer damals politisch durchaus wirksamen Form vorgetragen 
– allerdings mit einem heute doch auch etwas peinlich wirkenden Text, der sich 
geographisch zwischen ihren beiden damaligen Weltmetropolen, nämlich Paris und 
Baden-Baden bewegte.

Nun geht es heute darum tatsächlich nicht, aber doch auch um eine auch räumlich 
bestimmte Beziehung zweier evangelischer Kirchen (mit den Hauptorten Karlsruhe und 
Speyer), die beide seit dem frühen 19. Jahrhundert erhebliche Verwerfungen erfahren 
haben, ihre Gestalt auch in verschiedenen Staaten des Deutschen Bundes erhielten 
und entwickelten, gleichwohl aber Parallelen kennen, denen hier nachzugehen ist. 

Die Kenntnis der Grundzüge beider Kirchengeschichten muss hier quasi voraus-
gesetzt und gleichzeitig im Weiteren mit sehr grobem Pinsel gemalt werden. Das gilt 
insbesondere für die pfälzische Kirche. Mir ist durchaus bewusst, dass das Territorium 
der heutigen Protestantischen Landeskirche nicht identisch ist mit den linksrheinischen 
Gebieten der alten Kurpfalz, die bis vor die Tore von Mainz reichten. Und ebenso 
muss bedacht werden, dass das Oberkonsistorium der pfälzischen Kirche lange Zeit 
in München administrierte und die Übernahme der Kirchenleitung in den Landes-
kirchenrat in Speyer, also einer ursprünglich nicht-pfälzischen Stadt, zur pfälzischen 
Emanzipationsgeschichte zwischen 1848 und 1918/19 gehört. Fast alles, was also 
irgendwie „Max“ oder „Ludwig“ heißt, klammere ich aus. Nur auf Kurfürst, dann 
König Max Josef muss ich kurz zu sprechen kommen.

Vergleichbares gilt auch für die badische Geschichte. Einzeldaten treten in den 
Hintergrund und es sind die Linien, die uns interessieren. 

Um sie zu zeichnen versuche ich, verschiedene Phasen (in) der Geschichte beider 
Kirchen zu beleuchten, wobei ich mich – abgesehen vom Ausblick – auf das 19. Jh. 
beschränken muss. 

Die Grundthese ist, dass allein von der Epochenmarkierung beider Kirchen sich 
„Gleichschritte“ wahrnehmen lassen, freilich auch Unterschiede, also ein „Aus der 
Reihe tanzen“.



32

1. Unionen – Findungsphase bis zur jeweiligen Unionsbildung1

Diesbezüglich sind durchaus „Gleichschritte“ wahrzunehmen, die links und rechts 
vom Rhein allerdings diachron verlaufen sind. Ich nenne drei Punkte.
a.)	 die spätestens seit ca. 1780 zu beobachtende Relativierung der Bekenntnisbindung 

sowohl auf lutherisch-altbadischer Seite (bekenntnisfreie Ordinationsverpflichtung) 
als auch auf (kur)pfälzisch-reformierter Seite. 

b.)	Ich nenne die staatliche administrative Integration der Kirchen, die sich freilich im 
französischen Vasallenstaat Baden (samt der rechtsrheinischen Kurpfalz) und der 
französisch annektierten „Rheinpfalz“ samt Kleinstterritorien des Alten Reiches 
unterschiedlich darstellt. In Baden währte dieser Prozess länger als in der Pfalz 
und war deshalb ein mehr organischer als revolutionärer – und wirkte v.a. auch 
nachhaltiger, obwohl auch Baden die französische Kreisreform einführen musste. 
Doch von Friedrich Brauers (1754 – 1813)2 badischer Kirchenratsinstruktion 1797 
(KRI) bis zur Bekenntnisunion vergeht fast ein Vierteljahrhundert. In der im Namen 
des Markgrafen Karl Friedrich erlassenen Instruktion war die Klammer zwischen 
(freier) Schriftforschung, Bekenntnis und Kirchenordnung schon angelegt – viel-
leicht das wichtigste Erbe der badischen Kirche überhaupt. Die Entwicklung reichte 
von der KRI über die Organisationsedikte 1803 und Konstitutionsedikte 1807, das 
bürgerliche Unionsbegehren 1817, die badische Verfassung von 1818 bis eben zur 
Bekenntnisunion 1821.3 Diese Entwicklung kann trotz retardierender Elemente 
insgesamt als linear beschrieben werden.

	 In der – ich sage jetzt abgekürzt – „Pfalz“ verlief der Prozess uneinheitlich bzw. 
schlichtweg anders. Max Josefs Religionsdeklaration 1799 kam zu spät, um im 
Sinne kirchlicher Freiheit für einen landeskirchlichen Protestantismus in zwei 
evangelischen Kirchen geschichtlich wirksam zu werden. Die französische Ver-
waltung mit ihrem System der überkonfessionellen Konsistorialkirchen und einer 
synodalen Zusammenfassung von je fünf Konsistorialkirchen war revolutionär auf 
republikanischer Basis. Je nach Perspektive hatte dieses System eine Lebensdauer 
aber von maximal nur zwölf Jahren. Der administrative Zugriff Bayerns 1815 bis 
1817 auf „Rheinbaiern“ als von München aus administriertes Territorium schuf 
eine pfälzische Territorialkirche, in der man (wie auch in anderen Territorien) den 
Unionsimpuls 1817 als Vollendung der Reformation interpretierte. Das Pathos 
lag auf der Freiheit, die auch als Freiheit von einer strengen Bekenntnisbindung 
interpretiert wurde. Hier in der Pfalz nahm man also vorweg, was ich zur Kenn-
zeichnung der 1860er-Jahre einmal als „negative Union“4 bezeichnet habe. Ich 
komme darauf zurück.

	 1	 Zusammenfassend dazu: Johannes Ehmann, Die Kirchen der Union, Leipzig 2019, 47 – 63.
	 2	 Johannes Ehmann, Johann Niklas Friedrich Brauer (1754 – 1813), in: Udo Wennemuth (Hg.), Lebensbilder 

aus der Evangelischen Kirche in Baden im 19. und 20. Jahrhundert. Band I: Kirchenleitung, Ubstadt-
Weiher u. a. 2023, 66 – 84.

	 3	 Johannes Ehmann, Geschichte der Evangelischen Kirche in Baden. Band 2, Leipzig 2021, Kapp. 15.3 und 
16; ders., Geschichte der Evangelischen Kirche in Baden. Band 3, Leipzig 2025, Kap. 3.

	 4	 Johannes Ehmann (Hg.), Die Kirchen der Union, Leipzig 2019; Ann-Kathrin Oberlin, „Positive“ und 
„negative“ Union. – Das Unionsverständnis von Carl Christian Ullmann und Daniel Schenkel, JBKRG 15 
(2021), 31 – 79.



33

c.)	 Im Gegensatz zur badischen Pfarrerschaft dachte die pfälzische stärker repub-
likanisch. Und auch die Spannungen zwischen dem jetzt gewählten Zentralort 
Speyer und dem Oberkonsistorium in München waren spürbar, während trotz der 
kirchlichen Bedeutung der alten Kurpfalz – doch die Brutstätten der altpfälzischen 
Irenik,5 der Konkordia und des Unionsgedankens6, Heidelberg auch Sitz der Kir-
chenratskollegien – die Konkurrenz zur neuen Residenz bald abflachte. Immerhin 
waren die drei auf Johann Peter Hebel (1760 – 1826) folgenden Prälaten Johannes 
Bähr (1767 – 1828), Ludwig Hüffell (1784 – 1856) und Carl Ullmann (1796 – 1865)7 
ehemals Reformierte, Bähr und Ullmann eben auch Kurpfälzer.

2. Spätrationalismus und erweckte Gegenbewegung

Es fehlt die Zeit, den (zumindest) Gleichklang und darin auch die Unterschiede 
zwischen Baden und der Pfalz zu entwickeln. Ich kann quasi nur resümieren:8 Die 
pfälzische Kirche tat sich schwer mit der Festlegung eines Bekenntnisstandes. Zu-
nächst sollte als Glaubensnorm nur das Neue Testament gelten, die alten Bekenntnisse 
sollten zugunsten der Gewissensfreiheit abgeschafft sein. Der dahingehende Beschluss 
der Unionssynode vom August 1818 in Kaiserslautern wurde jedoch vom Münchner 
Oberkonsistorium kassiert – mit der m. E. so wenig beachteten wie interessanten Be-
gründung, dass damit eine Provinzialsynode ihre Kompetenzen überschreite. Das genau 
war nun das Selbstverständnis der Pfälzer gerade nicht. Nach heutigem ökumenischen 
Vokabular: Sie war vielleicht nicht die ganze Kirche, aber ganz Kirche. Den Abschluss 
des Streits markiert erst die Fassung des Bekenntnisparagrafen 3 von 1821/22 mit der 
berühmt-berüchtigten Fassung: „Die protestantisch-evangelisch-christliche Kirche 
hält die allgemeinen Symbole und die bei den getrennten protestantischen Confessio-
nen gebräuchlichen Bücher in gebührender Achtung, erkennt jedoch keinen anderen 
Glaubensgrund noch Lehrnorm als allein die heilige Schrift.“9

Wie formulierte Baden? Dass wir uns im gesamten Südwesten im Einflussbereich 
des Spätrationalismus befinden, steht außer Diskussion. Die Frage nach Gleichschritten 
evoziert aber die weitere, ob wir die beiden Unionen als wesensgleich oder wesens-
ähnlich oder gar wesensverschieden ansehen dürfen bzw. müssen. 

Die badische Union formulierte einerseits dialektisch, andererseits pastoraltheo-
logisch-katechetisch. Die Gültigkeit der Bekenntnisse wurde behauptet, zugleich aber 
auf ein historisch kaum haltbares hermeneutisches Narrativ des freien Schriftprinzips 
bezogen. Die CA galt als Behauptung des Schriftprinzips, „der“ Katechismus Luthers 
und der Heidelberger Katechismus als „Anwendung“ dieses Prinzips. Davon allenfalls 
indirekt abhängig war die Abendmahlskonkordie in Katechismusfragen im Rückgriff 

	 5	 Dazu: Julia D. Weiß, Admonitio Christiana (1616). Johann Georg Sigwart (1554 – 1618) und seine Absage 
an die Heidelberger Irenik (VBKRG 11), Stuttgart 2018. 

	 6	 Gustav Adolf Benrath, Von der Konkordie zur Union. Ein Gang durch die ältere Kirchengeschichte 
Mannheims, in: Mannheimer Hefte 1986/2, 112 – 128.

	 7	 Hans Pfisterer †, Carl Ullmann (1796 – 1865), Lebensbilder (wie Anm. 2.), 138 – 157.
	 8	 Zum Weiteren s. die geraffte Übersicht bei Ehmann, Unionskirchen (wie Anm. 4), 47 – 53.
	 9	 Huber/Huber, Staat und Kirche 1, Nr. 290, 665.



34

(wie ich meine) auf die bucer-melanchthonischen Traditionen der Wittenberger Kon-
kordie 1536 (Das hat später August Ebrard in der Pfalz aufgenommen.).

Die dialektische Verbindung von Freiheit (Schriftforschung) und Bindung (Be-
kenntnisse) – gefasst in die Begriffe „insofern und insoweit“ – hat eine Dynamik 
entfaltet, die sowohl destruktiv wie konstruktiv dann das gesamte lange Jahrhundert 
bis 1914 bestimmt hat.

Kurz gefasst: die badischen Formulierungen boten bei aller begrifflichen Unschär-
fe ein Verbindungs- und Unterscheidungsmodell, während die pfälzischen eher ein 
Trennungsmodell schufen. 

Gleichwohl sind Parallelitäten erkennbar, vor allem in der Katechismusfrage. Diese 
ist gut erforscht, für die Pfalz (angefangen beim Butenschoenschen Katechismus) 
vor allem durch Klaus Bümlein.10 Für Baden habe ich einen Beitrag geleistet.11 Die 
Frage ist bleibend wichtig, da in der katechetischen Reaktion der 1850er-Jahre der 
Gleichschritt unverkennbar ist. Meine Erwägungen folgen dabei der Überzeugung, 
dass Katechismen das sind, was eine Kirche ihren Gliedern an Glaubens- bzw. Sitten-
lehre an- und manchmal auch zumutet. Darin liegt ihre oft unterschätzte Bedeutung.

Wenn ich nun aber die badische und pfälzische Katechismusgeschichte hier nicht 
rekapitulieren kann, so will ich wenigstens einen Pfarrer nennen, der sich selbst als 
rheinpfälzischen Prediger bezeichnete, zugleich aber wohl im Zusammenhang der 
Revolutionskriege auf die rechte Rheinseite wechselte. Es geht um Christian Wilhelm 
Köster,12 der 1866 rechtsrheinisch-kurpfälzisch geboren wurde und 1790 als 2. Pfarrer 
in Oppenheim fungierte (heute EKHN). Er lebte also noch ganz unter den Bedingungen 
des Alten Reichs und starb 37jährig im Jahr des Endes der Kurpfalz 1803, seit 1794 
im kurpfälzischen Eppingen wirkend.

Warum nenne ich Ihnen diesen Pfarrer? Aus zwei Gründen: Zum einen wirkte 
der Lutheraner Köster in seinen „Briefe[n] über die projektirte Religionsvereinigung 
der beiden protestantischen Partheieen in der Unterpfalz, Germanien 1798“ offenbar 
auf eine pfälzische Union hin; zum andern erschien – ein Jahr vor seinem Tod – sein 
katechetisch gewichtiger „Leitfaden zum Confirmations-Unterricht der Dorfkinder 
für Lehrer und Schüler von Wilhelm Köster, Predigern in der Rheinpfalz. Pforzheim, 
bei Christian Friedrich Müller, 1802“. 

Betrachten wir nun die territorialen Verwerfungen zwischen 1803 und 1810, so habe 
ich eine gewisse Freude daran, Köster letztlich nicht einordnen zu können. Zweifel-
los verstand er sich als lutherischer Kurpfälzer, ein Badener war er ebenso zweifellos 
(noch) nicht, sondern war als Eppinger Pfarrer von kurpfälzischen und damals württem-
bergischen Dörfern umgeben. Hatten seine Unionsbriefe und sein überkonfessioneller 
„Leitfaden“, der Immanuel Kants Vernunft- und Sittenlehre ins Dorf brachte, aber eine 
pfälzische Wirkungsgeschichte? Oder nach 1803 dann etwa eine badische? Immerhin 

	 10	 Klaus Bümlein, Die „liberalen“ Katechismen in Baden und der Pfalz, in: BPfKG 76 (2009), 133 – 149. Hans 
Georg Lößl, Der erste Katechismus der pfälzischen Unionskirche 1821 – 1853 (Diss. theol. Mainz 1969).

	 11	 Johannes Ehmann, Die badischen Unionskatechismen. Vorgeschichte und Geschichte vom 16. bis 
20. Jahrhundert (VBKRG 3), Stuttgart 2013.

	 12	 S. Ehmann, Unionskatechismen,192 – 198;  auch: Johannes Ehmann, Union und Konstitution. Die Anfänge 
des kirchlichen Liberalismus in Baden im Zusammenhang der Unionsgeschichte (1797 – 1834) (VVKGB 50), 
Karlsruhe 1994, 85 – 89.



35

verdankt sich meine Kenntnis des „Leitfadens“ einem Geschenk des Professors Otto 
Frommel (1871 – 1951) an die Heidelberger Fakultätsbibliothek. Das Buch war also 
dem badischen Praktisch-theologischen Seminar wohl bekannt.

Warum schildere ich das? Weil zunächst nicht in der lutherischen, sondern eben 
unierten Katechismustradition die Implementierung einer nach Glaubens- und Sitten-
lehre getrennten Katechetik auf kantianischer Basis (Wissen – Hoffen – Tun) Platz 
gegriffen hat. Tugend und Pflichten bestimmten die Katechetik und ersetzten (fast!, 
s. u.) die Dogmatik – und das links vom Rhein und rechts vom Rhein.

Ein schönes Zitat Kösters möchte ich Ihnen nicht vorenthalten: „Die nöthige Wohl-
feilheit [des Leitfadens] machte die möglichste Kürze erforderlich. Wem der dogma-
tische Theil lückenhaft ist, suppliere zur Genüge aus Luther kleinem Katechismus. 
Nach den Einleitungs §§ Welt – Mensch mit der Sittenlehre zu beginnen, hält der 
Verfass. selbst für besser, thuts auch selbst bei Kindern, welche noch gar keinen reli-
giösen Unterricht empfangen haben, bei andern hält ers für Einerlei, wie und wo man 
anfängt, wenn man nur strebt, alles natürlich zu verbinden.“13

Es wurde nun aber die katechetische Frage zunehmend kritisch, da sich an ihr bald 
die konfessionell-erweckte Protestbewegung nährte. In Baden kam es zur Koinzidenz 
des 300. Augustanajubiläums und des Erscheinens des ersten aufgeklärten Unionskate-
chismus. Union und „echtes“ Bekenntnis wurden zum Zankapfel und Motor sowohl 
der Erweckungsbewegung als auch ihrer Gegner.

Gerade zum Verstehen des Weiteren versuche ich die Skizzierung der jeweiligen 
Dynamiken:

In Baden entwickelte sich die Erweckung zur Erweckungsbewegung (1820 – 1830), 
und die Erweckungsbewegung einerseits zur lutherischen Separation, andererseits 
zur positiven Vermittlung als „Parteien“ einer konfessorischen (nicht: konfessionel-
len) „positiven“ Union mit einer vermittelnden Bekenntnishermeneutik (1830 bis 
1855). Eine etwas grobe Unterscheidung könnte von einem statutarischen hier und 
dynamischen Bekenntnis-Begriff dort sprechen. Im späteren Parteiengefüge bildete 
sich diese Unterscheidung erst allmählich ab; sehr wohl aber in der gleichzeitig zwei-
fachen Gründung eines Vereins für Innere Mission 1849, des landeskirchlichen und 
des AB-Vereins.

Für die Pfalz gebe ich wieder, was der Kenner der pfälzischen Kirchengeschichte, 
nämlich G.A. Benrath, vor 25 Jahren lakonisch festgestellt hat: „Es gab kleine erweckte 
Kreise, aber eine Erweckungsbewegung gab es in der Pfalz nicht.“14

Umso überraschender ist – oder eben auch nicht –, dass der Weg beider Kirchen 
nach der 48er-Revolution einander beeindruckend ähnelt.

3. Vormärz – eine kleine Sattelzeit (1843 – 1847)

Die Zeit zwischen der Pariser Julirevolution 1830 und den südwestdeutschen Revolu-
tionen 1848 wird gemeinhin als die Krisenzeit des Vormärz begriffen – und das war sie 

	 13	 Leitfaden, 4. 
	 14	 Gustav Adolf Benrath, Die Erweckung innerhalb der deutschen Landeskirchen 1815 – 1888. Ein Überblick, 

in: GdP Band 3. Der Pietismus im 19. und 20. Jahrhundert, Göttingen 2000, 150 – 271; 242.



36

auch. Ein besonderer Blick sollte aber den Jahren 1842/43 bis März 1847 gelten. Hier 
war es der Bahlinger Pfarrer Karl Zittel (1802 – 1871)15, der als Landtagsabgeordneter 
(1842) und zugleich Generalsynodaler (1843) Furore machte, indem er gegen die 
politische Reaktion in Berlin, die Erweckten in Württemberg und Basel (und damit 
die badische Erweckung) und für eine konstitutionelle Reform der Kirche kämpfte 
und dabei von der rationalistischen Vätergeneration unterstützt wurde, wiewohl er 
kein klassischer Rationalist mehr war. Zittel schrieb 1843: „Vor zwanzig Jahren [also 
direkt nach der Union] übte der Rationalismus eine ziemlich unbestrittene Herrschaft 
in Baden aus; seitdem ist man aber übel mit ihm umgegangen, und es ist zur Mode 
geworden, von allen Seiten her auf ihn einzuschlagen, und ihn als Popanz vor aller 
Welt zu verschreien. […] (D)ie Berliner Philosophie hat ihren Weg nach Baden ge-
funden. […] Aber mit ihrem materiellen Inhalte wird sie auf die Dauer unter uns nicht 
heimisch werden. Der süddeutschen Gemüthlichkeit wird es in dieser grenzenlose 
Einöde des Verstandes unheimlich und schauerlich zu Muthe. […] Die ausschließende 
[also: exklusive] Parthei der sogenannten Neuevangelischen, von Würtemberg [sic] 
und der Schweiz her mit mehr oder weniger methodistischen Ansichten und Tendenzen 
durchdrungen, zählt nicht mehr viele, aber desto wärmere Anhänger. […]“16 

Im Letzteren irrte Zittel. Der erweckte Einfluss nahm zu; vor allem aber die Pola-
risierung innerhalb der Pfarrerschaft, weswegen am 26. Januar 1844 ein Generale an 
alle badischen Dekanate und Pfarrministerien gegen „Unfrieden und Parteikampf unter 
den Dienern der Kirche selbst“ erging: Hier hieß es: „Die evangelische Kirche ist als 
solche nur Eine […]; nur in dieser Einheit kann und wird sie bestehen; alle Parteien 
und Spaltungen aber, wie sie ihrem innersten Wesen fremd, können ihr nur Gefahr 
drohen [sic]. Sie hat zur Regel und Norm in Lehre und Leben die heilige Schrift; und 
wenn auch freie Forschung in dem göttlichen Worte gestattet ist, und auf dem Gebiete 
theologischer Wissenschaft verschiedene Ansichten hervortreten, so beruht doch in der 
Kirche Alles auf dem Grunde, der gelegt ist, auf dem biblischen Christenthum, und 
dieses darf eben so wenig der Autorität menschlicher Vernunft unterworfen und der 
Willkür subjektiver Schriftauslegung ausgesetzt, als engherzigen und ausschließlichen 
Parteibestrebungen oder überspannten mystischen Gefühlen Preis gegeben werden; 
denn es ist die reine, lautere Wahrheit aus Gott, wie solche die Reformatoren, nament-
lich in der auch in unserer Unionsurkunde angenommenen Augsburgischen Konfession 
bekannt, und als Regel und Norm des Glaubens erklärt haben. Dieses Wort, wie es 
den geschichtlichen Grund [!] unserer Kirche bildet, so auch ihre alleinige Kraft, ihr 
Schutz und ihr Schirm, und daran und nur daran sollen wir festhalten!

Wir müssen daher die Erwartung aussprechen, daß alle Geistlichen, welche noch 
nach entgegengesetzten Seiten verschiedenen Richtungen zugethan seyn sollten, 
und entweder das heilige Bibelwort verlassen, oder in dasselbe mehr hineinlegen, 
als darin liegt, und mehr verlangen, als die heilige Schrift selbst fordert, sich streng 
an das reine biblische Christenthum halten, wie denn dieses schon durch den §. 8 
der Kirchenrathsinstruction vom Jahr 1797 auf das Bestimmteste vorgeschrieben ist; 

	 15	 Johannes Ehmann, Karl Zittel (1802 – 1871), in: ders. (Hg.) Lebensbilder aus der Evangelischen Kirche in 
Baden. Band II: Kirchenpolitische Richtungen, Heidelberg, Ubstadt-Weiher u. a. 2010, 77 – 93.

	 16	 Karl Zittel, Zustände der evangelisch-protestantischen Kirche in Baden, Karlsruhe 1843, 192f.



37

ganz besonders aber müssen wir darauf fest bestehen, daß sich die Geistlichen von 
gegenseitigen Bekämpfungen auf der Kanzel und überhaupt in ihrer Amtswirksamkeit 
enthalten, und sich vielmehr […] in brüderlicher Liebe begegnen, sich gegenseitig 
freudig nachhelfen, einander fördern und helfen.“17

Das Anliegen ist klar. Zugleich ist deutlich, dass die Kirchenleitung alles an verbind-
licher Tradition heranzog, was irgendwie zu greifen war: heilige Schrift, Reformation, 
Union und die CA; vor allem aber als theologische Rechtsgrundlage die altbadische 
KRI. Hier sollte dann Ullmann weitere Klärung schaffen – wollen.

Blicken wir nun in die Pfalz. Hans Fenske18 hat in seiner Studie zu Rationalismus 
und Orthodoxie auf den Umstand aufmerksam gemacht, dass bis Ende der 30er-Jahre 
einem pfälzisch indigenen Rationalismus eine rechtsrheinisch-bayerische „Orthodoxie“ 
entgegenstand, die durch Erlanger „Migration“, v.a. durch entsprechende Besetzung des 
Speyrer Konsistorium, gestärkt wurde. Blicken wir auf die 40er-Jahre, so hatte sich in 
der Pfalz genau das gebildet, was man in Baden 1844 bekämpfen wollte: Parteien, für 
die „links“-rationalistisch Friedrich Theodor Frantz aus Ingenheim und „rechts“-posi-
tiv der Herschberger Pfarrer Johann Schiller, der aus dem rechtsrheinischen Bayern 
stammte, stehen. Die Einzelheiten können hier nicht benannt werden, wohl aber die 
Tatsache, dass selbst das Münchner Oberkonsistorium von der „Pfarrer-Frantzischen 
Parthey“ sprach, deren Wirken in der Winzinger Versammlung vom Juni 1847 gipfelte. 
Längst war der Streit um die angedrohte, dann vollzogene Suspendierung Frantzens 
zum Politikum geworden. Versammlungen und v.a. die Parteienpublizistik (die „Mor-
genröthe“ gegen „Evangelium und Kirche“ bzw. den „Kirchenboten“ Schillers) taten 
das Ihre und übten erheblichen Druck aus. 

Zunächst schien die Linke zu siegen. „Oberkonsistorium und Ministerium wollten 
den Konflikt dämpfen. Frantz ging es natürlich nicht nur um einen Sieg über Isaak Rust 
(s. u.) im Konsistorium, sondern auch um seine Rehabilitierung. Der von ihm angeregt 
Druck auf die Kirchenleitung aus den Gemeinden und Diözesansynoden hatte 1847 
keine Wirkung, aber im Gefolge der Märzrevolution wurde er im April 1848 wieder in 
sein Amt eingesetzt.“19 1848 erhielt die Pfalz auch eine demokratische Wahlordnung, 
die der König unter dem Druck der Verhältnisse genehmigte.

Die Revolution mit der jeweilig hohen Beteiligung evangelischer Pfarrer müssen wir 
übergehen. Doch ist festzuhalten. Die Kultur der Versammlungen und auch der Publi-
zistik waren wesentlich in beiden Kirchen – oder wurden es, wobei die Politisierung in 
der Pfalz flächengreifender erscheint. Theologische Fragen scheinen (!) demgegenüber 
zurückgetreten zu sein; der politische, auch kirchenpolitische Rationalismus war im 
Schwinden und wich organischem Denken. Auch wurde die Tagesordnung nach dem 
Scheitern der Revolution erst einmal von den „positiven“ Vermittlungstheologen er-
stellt: Mit der Trias: Bekenntnis, Katechismus und Gottesdienst – in der Pfalz mit der 
gemeindespaltenden Gesangbuchfrage, in Baden mit der ebenso spaltend wirkenden 
Liturgiereform.

	 17	 Beschluß Nro. 2062. Karlsruhe, den 26. Januar 1844. Archiv KGMA D 611.
	 18	 Hans Fenske, Rationalismus Und Orthodoxie. Zu den Kämpfen in der pfälzischen Landeskirche im 

19. Jahrhundert, ZGO 132 (1984), 239 – 269.
	 19	 Fenske, 245.



38

In jedem Falle erkennbar ist freilich die Gerinnung von Bewegungen zur Parteien, 
wie eben Grundsatzfragen immer Katalysatoren der Parteiengeschichte sind. Hier ging 
die Pfalz deutlich voran. Die Versammlungen der Frantzschen Partei gehört bereits in 
die Vorgeschichte des Protestantenvereins, der allgemein erst 1½ Jahrzehnte später in 
die Öffentlichkeit trat – dann aber zunächst mit dem badischen Heidelberg als Vorort 
und einem badischen Vorsitzenden (J.C. Bluntschli). 

Zuvor müssen wir aber die Reaktionszeit betrachten, links vom Rhein und rechts 
vom Rhein:

4. Die Reaktionszeit

Für die Skizzierung der pfälzischen Geschichte gebe ich erneut Benrath das Wort: 
„Der Versuch des aus Mußbach in der Pfalz stammenden reformierten Theologie-
professors Isaak Rust (1796 – 1862) in Erlangen, den man als Konsistorialrat nach 
Speyer entsandte, um die unierte Pfarrerschaft im Sinne des ‚positiven Ausbaus der 
Union‘ näher an das reformierte Bekenntnis heranzuführen, mißlang ebenso wie der 
spätere Versuch (1853) seines jüngeren Kollegen August Ebrard (1818 – 1888) aus Er-
langen, das rationalistische pfälzische Gesangbuch abzuschaffen.“20 Das ist natürlich 
richtig, doch hat Benrath aus mir nicht erklärlichen Gründen unterlassen, auf Ebrards 
Unionsbekenntnis und d. h. die Implementierung der CAvar von 1540 in der Pfalz 
hinzuweisen. Hier aber – und das macht die Darstellung kompliziert – erweist sich, 
dass es in Baden und in der Pfalz zwei unterschiedliche Wege (freilich) zu dem einen 
gleichen Ziel gegeben hat, nämlich Union und Bekenntnis „positiv“ zu vermitteln.

Drei Leitgedanken dazu vor dem Horizont der Jahre 1853 bis 1855:
1.	 Der Bekenntnisbegriff der pfälzischen Union war unbestimmt und affirmierte auf 

Basis der Schrift allein den (wiederum nicht näher bestimmten) Respekt vor der 
Tradition.

2.	 Die Folge war ein historisierendes Narrativ verpflichtender Bekenntnisbildung als 
Basis eines neu zu schaffenden Bekenntnisstandes.

3.	 Der Bekenntnisbegriff der badischen Union war hingegen „nur“ unterbestimmt 
und erkannte auf ein erläuterungsbedürftiges, aber eben auch erläuterungsfähiges 
Verhältnis von Schrift und Bekenntnis.

4.	 Die Folge war die zu bekräftigende Beibehaltung des Bekenntnisstandes im Sinne 
der Klärung des seit 1821 vorgegebenen, zugleich aber im Wissen um die KRI von 
1797.

5.	 Somit agierte die pfälzische „Reaktion“ in der Tendenz revolutionär, die badische 
eher evolutionär.
Ich meine das relativ leicht nachweisen zu können. Dazu zitiere ich schlicht und 

einfach den Titel der 1853 in Speyer erschienenen Neuausgabe der Variata (1540). 
Es handelte sich um

„Das Bekenntniß des christlichen Glaubens,
dem Kaiser anno 1530 zu Augsburg übergeben,

wie solches 1540 im Druck erschienen,

	 20	 Benrath, Erweckung, ebd.



39

1541 und 1546 zu Worms und Regensburg21 
von den vereinigten protestantischen Ständen

neu dem Kaiser vorgelegt,
1554 durch Kurfürst Ottheinrich in der Pfalz, 1555 in Sachsen 
eingeführt, 1558 auf dem Convent zu Frankfurt und 1861 auf 

dem Fürstentag zu Naumburg neu bestätiget; 
von Calvin und Olevian unterzeichnet und beschworen worden;

enthält die Lehre, worin die beiden evangelischen Kirchen von je
übereinstimmten und worauf sie sich vereinigt haben.“22

Auch wenn Ebrard hier historisch sehr großzügig agierte und dabei „evolutiv“ verfuhrt, 
war revolutionär, dass eine längst vergangene Bekenntnisentwicklung zwischen 1530 
und 1563 jetzt zum Bekenntnisstand der pfälzischen Kirche von 1853 erhoben wurde. 
Das war revolutionär und restaurativ zugleich, wobei ich beide Begriffe hier wertfrei 
verstanden wissen möchte.

In Baden ist Ullmann bei genauem Blick doch anders und wie ich meine evolutionär 
vorgegangen. Auch das badische Unionsnarrativ von 1821 hatte erhebliche historische 
Härten aufgewiesen: die CA (welche, war wohlweislich zu nennen vermieden) war 
Behauptung des Schriftprinzips, der Katechismus Luthers und der Heidelberger Kate-
chismus Anwendung des Schriftprinzips. Wie bereits erwähnt lag in der Dialektik von 
Schrift und Bekenntnis das kritische Ferment der badischen Bekenntnisgeschichte. 
Man könnte also der durch die Synode 1855 auf Antrag Carl Ullmanns beschlossenen 
Erklärung den Vorwurf machen, dass mit der nun beschlossenen „vollen Anerkennung 
ihrer Geltung“ der CA (jetzt als CA 1530 verstanden!), des Katechismus Luthers 
(welcher?) und des Heidelbergers die Dialektik von Schrift und Bekenntnis zerstört 
worden sei. Man kann aber mit gleichem, wohl größerem Recht behaupten, dass diese 
Dialektik erneut gewahrt worden ist, zumal im selben Beschluss das Recht und die 
Pflicht zu freiem Gebrauch und zur Erforschung der Schrift erneut ausgesprochen 
wurde. Worin aber bestand dann die Neuerung? Darin, die – ich nenne es – „Lehrso-
zialität“ evangelischer Verkündigung weder einem vermeintlich objektiven Bekenntnis 
noch einem subjektiven Schriftverständnis zu überlassen. Genau hier schieden sich 
aber die Geister – und sie tun es noch heute.

Schien somit die Bekenntnisfrage für die 1850er-Jahre auf beiden Seiten historisch 
geklärt, so bleiben von der o.g. Trias noch die Katechismus- und die liturgische Frage.

Ebrard hatte einen Katechismus vorgelegt, dessen Grundzüge er bereits in der Er-
langer Zeit konzipiert hatte, eine Kompilation des Kleinen Katechismus Luthers (KK) 
und des Heidelberger Katechismus (HK), die den rationalistischen Katechismus ablösen 
sollte.23 Die 1853 zu ¾ positiv besetzte Synode hat den Katechismus passieren lassen.

In Baden haben wir das gleiche Phänomen. Ullmann hatte ebenfalls einen Unions-
katechismus geschaffen, der 1855 durch die Generalsynode genehmigt wurde – auch 

	 21	 Also im Zusammenhang der damaligen Reichsreligionsgespräche.
	 22	 S. zum Ganzen: Johannes Ehmann, Zwischen Konfession und Union. Zur Diskussion über die Vereinbarkeit 

von Heidelberger Katechismus und Augsburger Bekenntnis, in: ET 72. Jg. (6-2012), 457 – 465.
	 23	 Johannes Ehmann, Die badischen Unionskatechismen, 320f.



40

dieser eine Kompilation des HK und KK unter Einschub der badischen Abendmahl-
skonkordie und neuer Fragen zum Schlüsselamt (potestas clavium).24

Strukturell sind die Maßnahmen in beiden Kirchen nahezu identisch, bei einem 
kleinen Unterschied. In der Pfalz war der Katechismus bekenntnistheologisch auf die 
CAvar als altes und jetzt neu implementiertes Unionsbekenntnis ausgerichtet, in Baden 
war das Unionsbekenntnis als kirchengründender Abendmahlskonsens in der Unions-
urkunde von 1821 schon vorhanden. Beides lief perspektivisch wiederum zusammen 
in Wahrnehmung der oberdeutschen Abendmahlstraditionen (Bucer, Melanchthon, 
Wittenberger Konkordie 1536).

Aber es gibt noch einen merkwürdigen Unterschied. In Baden hat der Katechismus 
bei aller bald einsetzenden Kritik die Positiven nachhaltig gestärkt. Wer wie Ullmann 
die Union als Bekenntnis verstand oder wie Ebrard das Bekenntnis als Union konnte 
eigentlich zufrieden sein. Doch kam es in der Pfalz nicht nur zur Katechismuskritik 
von liberaler Seite, sondern auch vom reformierten Konfessionalismus, den es in 
Baden gar nicht mehr gegeben hat.

Dafür steht der Iggelheimer, dann Winnweiler Pfarrrer Karl Otto Thelemann 
(1828–1898).25 Er trat als reformierter Konfessionalist dem Ebrardschen Katechismus 
entgegen, strukturgleich der lutherischen Kritik, nach der es besser gewesen sei, die 
Traditionen nicht zu verwässern, sondern den jeweiligen Bekenntnisstand beizube-
halten – also KK oder HK, doch (nur) in der Gesamtkirche beide, womit Thelemann 
faktisch einerseits sowohl mit lutherischen Konfessionalisten wie auch liberalen 
Ebrard-Gegnern konform ging.

Beide, Ebrard wie Thelemann scheiterten dann aber an der Gesangbuchfrage, die 
zum status confessionis erhoben wurde. Leitgedanke, hier wie dort, war der jeweilige 
Anschluss an das „pfälzische“ Zentralereignis der Reformation: die Speyrer Protes-
tation vom 19. April 1529.

Bereits Frantz hatte 1846 den kirchenpolitischen Protest der „rationalistischen“ 
Edenkobener Versammlung gegen das Konsistorium als „Protestation“ bezeichnet. 
Elf Jahre später, d.h. am 19. April 1857, bezeichnete eine immerhin 100 Personen 
umfassende Landauer Versammlung gegen das von den Konsistorialräten Börsch und 
(eben wieder) Ebrard erarbeitete neue und nicht mehr rationalistische Gesangbuch ihre 
Entschließung ebenfalls als „Protestation“.

Damit kein Ende: „1860 hatte Thelemann die Pfarrei Winnweiler bezogen. Infolge 
eines in Abwesenheit des Pfarrers vollzogenen Beschlusses des Presbyteriums auf 
der Basis einer Volksabstimmung (!) forderte die konservative wie rationalistisch (!) 
geprägte Gemeinde die Beibehaltung bzw. Wiedereinführung des gewohnten ratio-
nalistischen Gesangbuchs. Auf den Protest des Pfarrers hin verfügte das königlich-
bayrische Dekanat die Verbindlichkeit des Presbyterialbeschlusses. Damit war [nun] 
für Thelemann der status confessionis gegeben bzw. der status protestationis. Mit 
Berufung auf den 19. April 1529 (Speyrer Protestation) erklärte er, nicht gegen sein 

	 24	 Ebd., 321 – 330.
	 25	 Johannes Ehmann, „Gedrängt, aber nicht übermocht – bekämpft, doch nicht überwunden“: der Heidelberger 

Katechismus im Wirken Karl Otto Thelemanns (1828 – 1898), in: ders. (Hrsg.), Der Heidelberger Katechismus 
und seine Verbreitung in den Territorien des Reiches (Studien zur deutschen Landeskirchengeschichte [7] / 
VBKRG 5), Stuttgart 2015, 107 – 117.



41

Gewissen und gegen den im neuen Gesangbuch manifesten Bekenntnisstand handeln 
und ferner auch in Winnweiler keinen Gottesdienst mehr unter diesen Umständen 
feiern zu können. Die Legalität des Majoritätsprinzips werde durch Bekenntnis und 
Gewissen außer Kraft gesetzt.“26 Vergeblich; Thelemann wechselte 1861 nach Erlangen.

Was in der Pfalz die Gesangbuchfrage war, das war in Baden die Liturgiereform 
unter Ullmann und den Kirchenräten Karl Bähr (1801 – 1874) und Julius Heintz 
(1818 – 1878).

Die Einzelheiten kann ich hier nicht schildern. Im Kern ging es um die Ausgestal-
tung des Gottesdienstes im Gefälle von Bekenntnis, Katechismus, Gottesdienst und 
Kirchenverfassung. In den ersten beiden Punkten war das Ullmannsche Kirchenregi-
ment noch erfolgreich gewesen, die neue Liturgie mit als „katholisch“ verstandenen 
Ritualen wie Knien oder auch nur Responsorien der bisher schweigenden Gemeinde 
führte dann freilich zu einer Protestbewegung im sog. Agendenstreit, die der Gesang-
buchagitation in der Pfalz frappierend ähnelt.27 Hier wie dort war eine gottesdienstliche 
Frage zum Sammelpunkt von Alt-Rationalisten, Liberalen, antikatholischer Ressenti-
ments – und des ländlichen Konservativismus. Als das Kirchenbuch (Agende), das 
auf der Synode 1855 kaum Widerspruch erfahren hatte, 1858 gedruckt vorlag, traf es 
auf den nahezu geschlossenen Widerstand der Gemeinden im Dreieck Schriesheim – 
Heidelberg – Mannheim. Aber auch die Elite mischte mit: der uns schon bekannte 
Liberale Karl Zittel und der Historiker Ludwig Häusser (1818 – 1867). 

Auch wer mit der Kartographie unseres Raumes nicht ganz vertraut ist, wird un-
schwer erkennen, dass der Protest sich zunächst aus den altpfälzischen Gebieten Badens 
speiste. Der rheinpfälzische Protest in Bayern war nun der gleiche wie der kurpfälzische 
in Baden. Das war ein Gleichschritt. Auch fällt nicht schwer, die Parallelitäten des Ge-
schicks einerseits Ebrards, andererseits Ullmanns zu erkennen. Beide waren reformierter 
Herkunft, beide waren in Spannungen mit dem konfessionellen Luthertum geraten, 
beide waren Vertreter einer erwecklich bestimmten Vermittlungstheologie, wenngleich 
Ullmann gewinnender auftrat als Ebrard. Beide schufen eine in ihren Augen verlässliche 
Bekenntnisgrundlage, beide schufen einen Katechismus durch Verschmelzung zweier 
Bekenntnistraditionen, in der auch der HK eine kleine Wiederentdeckung erfuhr. Und 
beider Kirchenregiment ist gescheitert – letztlich am wieder erstarkenden Liberalismus. 
Ullmann nahm 1860 seinen Abschied. Ebrard verließ Speyer 1861. 

5. Der Sieg des Liberalismus – das Beispiel des Protestantenvereins

Es ist vielleicht eher von einem Gleichklang als von einem Gleichschritt zu sprechen, 
wenn wir die Impulse der 1860-Jahre streifen.

In Baden war die Neue Ära angebrochen, ein Konstitutionalisierungsschub, der sich 
auch außen-bzw. deutschlandpolitischen Impulsen verdankte. Der Abschied Ullmanns 
war auch durch den Konkordatsstreit (1858) bedingt, der zum Vehikel des badischen 

	 26	 Ehmann, Thelemann, 111f.
	 27	 Zum Ganzen: Johannes Ehmann, Geschichte der Evangelischen Kirche in Baden Band 3. Die Kirche im 

Großherzogtum, Leipzig 2025, 375 – 392.



42

Liberalismus mit den nun anhebenden (neuen) Durlacher Konferenzen wurde.28 Am 
Ende – ich stelle dies sehr gerafft dar – standen eine neue Regierung, eine neue Kir-
chenregierung und eine neue Kirchenverfassung und die liberalste Ära der badischen 
Kirchengeschichte zwischen 1860 und 1867. Die fortgeführten Durlacher Konferenzen 
wurden 1863/64 zur Wiege des badischen Protestantenvereins, aus denen der Deutsche 
Protestantenverein hervorging. All das hat Claudia Lepp treffend beschrieben.29

Die pfälzischen Wurzeln des Protestantenvereins reichten jedoch (wie erwähnt) 
tiefer – nämlich zurück in den Gesangbuchstreit. Die sog. Winzinger Versammlung 
vom März 1858 widmete sich der Petition gegen das Gesangbuch; zugleich wurde 
aber die Verfassungsfrage schon dadurch berührt, dass die reaktionäre Wahlordnung 
zur Synode kritisiert wurde. Als die Petitionen gegen das Gesangbuch und für die 
Wiedereinsetzung des wegen des Widerstands gegen das Gesangbuch gemaßregelten, 
dann entlassenen ehemals Mörzheimer Pfarrers Konrad Schmitt nichts fruchteten, 
taten Kaiserslauterer Honoratioren nach Kontakten nach Neustadt (Winzingen) am 
14. November 1858 den Schritt zur Vereinsgründung. So trat der „Protestantische 
Verein der Pfalz“ ins Leben. „Er bekannte sich zu den in der Vereinigungsurkunde 
von 1818 festgehaltenen Grundsätzen ‚ächt religiöser Aufklärung‘ und machte sich 
zur Aufgabe, ein Denkmal zur Erinnerung an die Union zu schaffen, [um] den christ-
lichen Sinn im Geiste der Union zu fördern“.30

Ferment war also in der Pfalz die Gesangbuchfrage, in Baden der Agendenstreit. 
Doch nach dem Scheitern der Agende – Großherzog (und Bischof!) Friedrich I. 
hatte den Synodalbeschluss nicht genehmigt und damit Ullmann das Vertrauen ent-
zogen – wurden die Durlacher Konferenzen „perpetuiert“ und am 3. August 1863 die 
Konferenzen zu „nationalen Protestantentagen“ verstetigt. 1864/65 erfolgte dann die 
Gründung des Deutschen Protestantenvereins.

Man könnte nun den Rekurs der Pfälzer auf 1818, mithin den Rationalismus, 
so progressiv wie reaktionär nennen, den Rückgang der Bekenntnisfrage hinter die 
Bekenntnisdebatte der 50er-Jahre bezüglich des Bekenntnisses eine „negative“ Union. 
Für Baden hat der Heidelberger Daniel Schenkel eine solche bekenntnisfreie „negative 
Union“ auf dem 2. Protestantentag 1867 gefordert.31 Und das geschah in Neustadt. 
Selten waren die Badener und die Pfälzer liebevoller verbandelt. Als gemeinsamer 
„Kirchenvater“ mochte Richard Rothe (1799 – 1867)32 gelten. 

	 28	 Vgl. wieder: Ehmann, Geschichte. Band 3, Kap. 11.
	 29	 Claudia Lepp, Der liberale Südwesten: Statuten und Leben der Protestantenvereine in Baden und der Pfalz, 

JBKRG 4 (2010), 23 – 45; auch: Johannes Ehmann, Geschichte. Band 3, 607 – 617.
	 30	 Vgl. dazu wieder: Fenske, 251f.
	 31	 Ehmann, Geschichte, 612 – 616; Ann-Kathrin Oberlin, „Positive“ und „negative“ Union. – Das 

Unionsverständnis von Carl Christian Ullmann und Daniel Schenkel, JBKRG 15 (2021), 31 – 79.
	 32	 S. dazu: Klaus Bümlein, Richard Rothe und seine Freunde links des Rheins, in: Johannes Ehmann (Hg.), 

Praktische Theologie und Landeskirchengeschichte. Dank an Walther Eisinger (Heidelberger Studien zur 
Praktischen Theologie; 12/Sonderveröffentlichungen des Vereins für Kirchengeschichte Baden; 5), Berlin 
2008, 305 – 313.


